

HR/IP/SEM/1999/1 (PART II Sect.1)
ARABIC/ENGLISH/FRENCH
15 March 1999

#### SEMINAR

ENRICHING THE UNIVERSALITY OF HUMAN RIGHTS: ISLAMIC PERSPECTIVES ON THE UNIVERSAL DECLARATION OF HUMAN RIGHTS (Geneva, 9 - 10 November 1998)

#### Note by the secretariat

On 9 and 10 November 1998, the Office of the High Commissioner for Human Rights, in cooperation with the Organization of the Islamic Conference (OIC), organized, at the United Office in Geneva, a seminar entitled "Enriching the Universality of Human Rights, Islamic Perspectives on the Universal Declaration of Human Rights".

This seminar, which forms part of a process for providing Islamic perspectives on the Universal Declaration, was organized during the 50th anniversary year of the Universal Declaration of Human Rights. It was designed to promote respect among peoples and a better understanding of the significance of cultural and religious backgrounds in the context of the Universal Declaration. Twenty experts in Islamic Law and human rights were selected by the High Commissioner, in consultation with OIC. Given the academic character of the seminar, no final conclusions were drawn nor was a final resolution adopted.

In her closing statement, the High Commissioner reflecting on the results of the seminar, said that it had opened a channel of communication and indicated her intention of publishing the proceedings of the seminar, which would include a summary of the discussions and the papers presented by the experts.

Owing to financial constraints and the lack of human resources, the Office of the High Commissioner for Human Rights was not in position to publish the final version of the publication for the fifty-fifth session of the Commission on Human Rights. The present document contains, the statements of the High Commissioner for Human Rights and the Secretary-general of the

OIC, a draft summary of the discussions in three languages, the statement made by the Deputy Foreign Minister of the Islamic Republic of Iran, the closing statement of the High Commissioner, and the list of experts, as well as the papers presented by the experts in their original language. It is to be considered as a provisional version, pending its final publication in the three languages of the seminar (English, French and Arabic) in due course.

The attached document contains the papers submitted by the experts in their original languages, pending translation.

#### CONTENTS

| I. <u>PART</u> | LI                                                                          | Pages     |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------|-----------|
|                | 1. OPENING STATEMENTS                                                       | 3 - 7     |
|                | 2. SUMMARY OF THE DISCUSSIONS (E/A/F)                                       | 8 - 149   |
|                | 3. STATEMENT OF THE DEPUTY FOREIGN MINISTER OF THE ISLAMIC REPUBLIC OF IRAN | 150 - 161 |
|                | 4. CLOSING STATEMENT OF THE HIGH COMMISSIONER FOR HUMAN RIGHTS              | 162 - 163 |
|                | 5. LIST OF EXPERTS                                                          | 164 - 165 |
| II. <u>PAR</u> | T_II                                                                        |           |
|                | 1. PAPERS SUBMITTED BY THE EXPERTS Section 1                                | 3 - 214   |
|                |                                                                             |           |
|                | Section 2                                                                   | 215 - 408 |

HR/IP/SEM/1998/WP.2

3 November 1998

Original: Arabic/English

Seminar on "Enriching the Universality of Human Rights"
Islamic Perspectives on the Universal Declaration of Human Rights
Geneva, 9-10 November 1998

"Protection of Human Rights: Islam and the Principle of Social Interdependence"

By:

Professor. Idriss Alaoui Abdellaoui

GE.98-19284

\*

4

+

\*

\* \* \* \*

•

\*

•

\*

\*

÷ ÷

\*

\* \*

---

÷

\*

**.** 

التكافل المنجملتي مشعر من مشاهر حماية حقوق الإنساز في للإسلام

بحث مقدم للندوة التم تنظمها المفوضية السامية لحقوق الإنساق تحت عنواق ،

﴿ إِنُّواء عَالَمَة حَقُوقَ الْإِنسَانُ ؛ الْإِعْلَاقُ الْمَالَمِ لَحَقُوقَ الْإِنسَاقُ مِنْ مَنْظُور إسلامِ ع

المحالكة الحدول إحديس العلوم العبد لله عمد كلبة الحترق بجامعة القاضي عباض ورئيس جامعة القروبين ورئيس جامعة القروبين والأمين العام لرابطة الجامعات الإسلامية (سابقا) عيد المجلس الحستورم وعرف أيضا حابية المملكة المضربية المملكة المضربية

\*

\*

4

--

•

+

\*

\*\*\*

\*

÷

÷

÷ ÷ ÷

÷

÷

÷

**.** 

\*

÷

•

\*

•

\*

÷

•

÷

Digitized by UNOG Library

# بدح الله الرحماز الرحيح

#### المبدأ الأساسم فم الإسلام هو تحرير الإنساق وتكريمه

تنسطلق الحقوق السياسية في الإسلام من مبدأ أساسي هو تحرير الإنسان وتكريبه ، فمن أهم جوانب الرسالة الخالدة للشريعة الإسلامية التكفل بحماية الحقوق الأصحابيا ، وتقرير الحق بصورة واضحة ، بحيث لا يكون وجوده محل جدل أوشك يذهب باستقراره ، ثم حمايته واحترامه من الناس أجمعين ، وتقرير الجزاء الملائم لمن يعتدي عليه أو ينتقص منه .

والحق في الفقه الإسلامي ذو معنى شامل ، يدخل فيه معنى الحرية فتكون الحريات العامة نوعا من المحقوق ، فإذا ما ورد في الشريعة الإسلامية أو الفقه الإسلامي كلمة الحق ، فقد تعني حقاً ماليا ، أو حقاً لله ، أو حقاً شخصيا ، أو حرية من الحريات ، بحسب ما يدل عليه معناها في كل مقام .

ويلاحظ أن دائرة حقوق الله تعالى في المفقه الإسلامي واسعة تتلاقى مع دائرة القانون العام ، بينما يدخل حق العبد في دائرة القانون الخاص .

وتقرير الحقوق والواجبات في الإسلام مصدره الله عز وجل الذي هو الحق المبين وتشريعه هو العدل المطلق الذي لا يُحابى ولا يُتحامل .

والإيمان بالله خير ضمان لحقوق الإنسان من حيث تقريرها ، ومن حيث انفاذها ، وتدعيمها ، والنضال من أجلها .

لقد خلق الله الإنسان واستخلف في الأرض ، ينفذ أحكامه ، ويطبق شرائعه ، وكأنه بالسعي فيها وعمارتها ، ومنحه العقل الذي يدرك به بعض أسراره في كونه ، إذا أطال النظر ، وأمعن التفكير ، وسخر له كثيراً من مخلوقاته .

ويتضح من خلال استقراء الأحكام الشرعية في المجالات المتعددة ، أن تكاليف الشريعة ترجع إلى حفظ مقاصدها في تنظيم الخلق ، وهذه المقاصد كما فصلها الإمام الشاطبي لا تعدد ثلاثة أقسام : ضرورية ، وحاجية ، وتحسينية .

وفي دائرة هذه المقاصد تروج حقوق الإنسان وقد لاح لواؤها وبزغت معالمها .

ويقصد بحقوق الإنسان في الإسلام ببساطة أن الإنسان لمجرد كونه إنسانا أي بشراً بصرف النظر عن جنسيته أو ديانته أو أصله العرقي أو القومي أو وضعه الإجتماعي أو الإنتصادي يملك حقوقا طبيعية به حتى قبل أن يكون عضواً في مجتمع معين .

وبالرغم مما تضمنه الإعلان العالمي لحقوق الإنسان ، والاتفاقيات الدولية اللاحقة له ، فإن دين الإسلام كان الأسبق في إعلان تلك الحقوق بمفاهيسمها الكاملة ، وضماناتها

الشاطة في أحسن صورة وأتم بيان ، وكان الأسبق في ربط الحقوق والحريات المعاسة بوظيفتها الاجتماعية ، إذ أناط بهذه الحريات تحقيق المصلحة المعاسة وابتفاء وجه الباري سبحانه وحبما سما المعقل البشري في هذا المجال ، فهو عاجز وقاصر عما أرشد إليه القرآن من أصول ومبادئ خالدة على مر الزمان .

إن مجيئ الإسلام في حد ذاته يعتبر شورة شاملة على جميع الأوضاع الفاسدة المزرية التي بلغتها الإنسانية في عهود مظلمة سابقة ، حيث أهدرت فيها حقوق الفرد وامتبنت كرامت ، وكان الإسلام حاميا شخصية الإنسان بشقيها المادي والروحي ضمانا لعدم التفكك الاجتماعي ، والانحلال الخلقي ، موازنا بين مصلحة الفرد في صيانة حقوقه الأساسية ، ومصلحة الجماعة في التجريم والعقاب ، فالدعوة الإسلامية دعوة عالمية موجهة للناس كافة ، وتقوم على الكرامة ، والحرية ، والعدل ، والسيادة ، والمساواة ، وفي إطار من هذه الشعولية ، كفل الإسلام للإنسان الحق في الحياة ، والكرامة والعدل ، والمساواة ، وحق العمل ، والأمان ، وحق البجرة ، كما كفل للإنسان حرية التعبير عن إرادته ليعيش مكرما شريفا ، كما أقر له حرية الخيار في الاجتماع مع الآخرين والافتراق عنهم في حدود المصلحة المشتركة التي تقررها الأغلبية ، والإرادة الاختيارية هي المبرر لوجود الكبان السياسي .

#### كرامة الإنساق واضحة من منظور الإسلام وقم بياق القرآق

إن أول سورة نزلت من سور القرآن الكريم، كانت تحمل من معاني التكريم الإنساني، والاعتمام بشأنه، وتلمح إلى أثار تكريم الله سبحانه لبذا الإنسان، إذ بمحض الكرم وُجد، وبخالص الجود والعطاء اهتدى ورشد، كما تشير هذه السورة التي بدأت بها الرسالة المحمدية إلى سبق العناية الإلهية بهذا الإنسان، على سائر المخلوقات فجعله مهذباً له قابلية للعلم والفهم.

اقرأ باسم ربك الذي خلق ، خلق الإنسان من علق ، إقرأ وربك الأكرم الذي علم إلانسان ما لم يعلم . (I)

لقد انطلقت الحقوق المدنية والسياسية في الإسلام من المبدأ الإسلامي الأساسي المتصمل في تكريم الإنسان وتحريره. وقد صرح الخالق العظيم سبحانه بهذا التكريم، أنقال تعالى:

ولقد كرّمنا بني أدم وحملناهم في البر والبحر ، ورزقناهم من الطيبات ونضّلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلاً . (2) وهذه الآية من سورة الإسراء الملكية ، والقرآن المكي يتعلق في أغلبيته بتقرير المعقدة الإسلامية في المنفوس ، ودفاع عن الرسالة المصدية ، وعناية بأمور البعث والآخرة ، وله تعلق أخر ، وهو المبادئ الأخلاقية والانسانية والاجتماعية .

وحن الآيات القرانية الدالة في نفس المعنى على تكريم الله تعالى للإنسان وما المخترها قوله تعالى :

- (ئ) أهو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعا (5)
- 2) الله الذي خلق السحوات والأرض ، وأنزل من السحاء ماء فاخرج به من الشمرات رزقا لكم ، وسخّر لكم الأنهار ، وفيخرات رزقا لكم ، وسخّر لكم الفلك لتجري في البحر بأمره ، وسخّر لكم الأنهار ، وأسخر لكم الليل والنهار ، وأساكم من كل حا سألتموه وإن تعدّوا نعمة الله لا تحصوها ، إن الإنسان لظلوم كفار . (4)

لقد كرّم الله الإنسان بالاستعدادات التي أودعبا فطرته ، والمتي استأهل بها القالافة في الأرض ، يغير فيها ويبدل ، وينتج فيها وينشئ ، ويركب فيها ويحلل ، ويبلغ بها الكمال المقدر للحياة ، وكرّمه بتسخير القوى الكونية له في الأرض ، وإحداده بعون القوى الكونية في الكواكب والأفلاك ، وكرّمه بذلك الاستقبال الفخم الذي المستقبله به الوجود ، وبذلك الموكب الذي تسجد فيه الملائكة ويعلن فيه الخالق جل شأنه المحريم هذا الإنسان ، وكرّمه بإعلان هذا التكريم كله في كتابه المنزل من الملأ الأعلى .

وإن أكبر تكريم للإنسان هو تمتعه بنعمة العلم دون سائر المخلوقات .

النزعة الإجتماعية التنظيمية فم الإسلام ، لا توازق لمجتمع يعيش أفراهه فم قلق نفسم أو اضطراب روجم ،

إن من أهم ما يميز الدين الإسلامي تنسيقه بين شؤون المادة وشؤون الروح ، بانطواء تعاليمه على مبادئ أساسية في التنظيم الاجتماعي بمعناه الشامل العميق .

والنزعة الاجتماعية التنظيمية في الإسلام ، تُورث الشعور بالسلام والطمانينة ، وتكون ناشئة عن تحديد العلاقة بين الفرد وذاته ، وبين الفرد وفرد آخر ، ثم بين الفرد وخلية بناها أو أسهم في بنائها ، وأخيراً بين الفرد والدولة بما يضمن المعيشة المادية ويكفل العدالة الاجتماعية .

وتفسير التنظيم الاجتماعي على هذه الصورة ربما خص الفرد بشيء من العناية والاهتمام، وذلك في نظرنا أمر طبيعي، لا لأن الفرد أعظم من المجتمع ولكن لأن المجتمع المتوازن إنما يتكون من الأفراد المتوازنين، فلا توازن لمجتمع يعيش أفراده في تلق نفسي أو اضطراب روحي، ولذلك اتجهت إلى الأفراد تكاليف الأديان السماوية، وتشريعات القوانين الوضعية.

## التكافل الإجتماعم ضماق لحماية حقوق الإنساق فم الإسلام،

إن ما يضمن بقاء المجتمع قويا أن يكون فيه تكافل اجتماعي يقوم على أسس الاسلام وتعاليمه القويمة .

والتكافل هو التساند والتضامن ، ويكون بين المجموعة الإنسانية التي تُكونُ مجمعا . وإذا قام هذا التكافل على أسس صحيحة ضُمنت فيه عندئذ مصلحة الفرد والجماعة كما قال تعالى : "إن هذه أمتكم أمة واحدة وأنا ربكم فاعبدون" . (5)

وكسما تأل رسول الله صلى الله عليه وسلم: المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضا . (6)

ومن أسباب التكافل الاجتماعي وجود العمل لكل إنسان ، فالعمل من أهم وسائل الكسب ، قال عليه الصلاة والسلام : "إن أشرف الكسب كسب الرجل من يذه" (٢) . وقد هي الله الأرض وسخرها للإنسان "وسخر لكم ما في الأرض (٥) ، وقال سبحانه : "هو إلذى جعل لكم الأرض ذلولا فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه وإليه النشور" . (٤)

ومن تمام تكافل المجتمع المسلم أن يهيئ لكل فرد من أفراده مستوى معيناً من الحياة يضمن له ضرورياتها بأي وسيلة مشروعة . قال تعالى : "وفي أموالهم حق المسائل والمحروم" . (10)

ومن سبة المجتبع المتكافل في الإسلام أن يكون وسطا متوازنا وكذلك جعلناكم أسة وسطا" (11)، فلا غلُو ولا تقصير، ولا إفراط ولا تفريط، وإنما اعتدال وقصد يقوام، قال تبعالى: "وابتغ فيبعا أتباك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من لدنيا". (12)

#### حق التشغيل والتكافل الإجتماعم فم الإسلام،

أولاً، إن حق التشغيل في الإسلام ضرورة يجب توفيرها للأفراد في المجتمع ، حتى المحدود عالمة على هذا المجتمع فيضعف ويتفكّك ، فقد نُهي في الإسلام عن إعطاء لسائل ما دامت أمامه فرصة العمل .

تانها: ومن التكافل الاجتماعي في الإسلام ضمان حق العامل وانصافه بإعطائه حقّه في الأجر ، وبحمايسته من الاستخلال ، وبتنظيم العمل ، يقول الرسول صلى الله فليه وسلم:

أعطوا الأجير حقَّه قبل أن يجف عرقه . (13)

ثالثا، إن أصل التكافل الاجتماعي في الإسلام هو الفطرة الإنسانية ، أي هو الموصف الذي وُصف به الإسلام مباشرة . يقول الله تعالى : فأقم وجنك للدين حنيفا ، فطرة الله المني فطر الناس عليها ، لا تبديل لخلق الله ، ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون .

وابعا: إن التكافل الإسلامي يضمن مصلحة الفرد والجماعة ، فللفرد كيائه ، وميزاته ، وحرياتُه ، وحقوقه ، وإبداعاته ، وكل ذلك يوجد ضمن الإطار العام لمصلحة الجماعة ، التي ينتسب إليها .

خامسا، إن التكافل الاجتماعي هو من الدين ومن شريعة الله عز وجل ، الذي له الخلق والأمسر ، فنهس دائسم الإلسزام ، لا يقسل النسخ ولا التعطيل ، وهو من النظام العام في المجتمع الإسلامي لأنه حق الله عز وجل الذي يعلو فوق كل المقوق الشخصية المفردية ، ولأنه ضروري لتحقيق حكمة خلق الإنسان ورسالته فسي الحياة ، فنبو واجب ديني اجتماعي ، من تركه أو فرقط فيه أو حاول الحيلولة دون التيام به فردا أو جماعة اعتبره الإسلام أثما .

ساهاساً: ويستحد التكافل الاجتماعي قوته وإلزامه من العقيدة الإسلامية وتشريعات المجتمع أي من الرقابة الذاتية للشخص ، والرقابة الخارجية للتشريع ، إن الشريعة الإسلامية تعتمد قبل كل شي، على وجدان الإنسان ، لا على قوات الملطان ، إنها ذات عبدة هي إسعاد الناس وتدبير مصالحيم ، لا مراقبتهم والتدخل في شؤونهم الخاصة ، والعقوبات التي شرعبا الإسلام هي قليلة العدد بالنسبة لعموم الجرائم ، ثم في ضي ضي نظر الكثير من العلماء كفارات لما ارتكب الإنسان من إثم ، فيرجع إليه إذن واجب المتقدم لتنفيذها عليه حتى يُطهر نفسه مما اقترفه ، أو هي زواجر لإصلاح حالة واجمايته من ضعف الوجدان الإنساني فيه .

فسلطة القانون إذن وجدانية قبل أن تكون حكومية ، وتدخل الدولة في أعمال الإنسان الشخصية ضرورة لا ينبغى أن تتجاوز محلها .

إن شاية الشريعة هي مصلحة الإنسان ، كخليفة في المجتمع الذي هو منه ، وكعسؤول أمام الله الذي استخلفه على إقامة العدل والإنصاف ، وضمان السعادة الفكرية والاجتماعية والطمأنينة النفسية لكل أفراد الأمة .

فاتباع الطاعة في الأعنال الإنسانية يجعلها أعمالا شرعية ، والخروج عنها يجعل العمل الإنساني في إطار خارج عن الشريعة ، ومن ثم فهو خارج عن الفطرة ، وهذا السلوك الموجه لا ينال به الفرد رضا الله فقط ، ولكنه حينما ينظر إليه إخوانه في الدين . ويسرون فيه الدليل العملي لنفاذ

الخطابات الإلهية فيتبعونه ، وبذلك يصبح مرضيا عند الناس وذا أثر فعال في خلق المجتمع الإسلامي المتمتع بالحقوق المؤدي للواجبات .

وليكون الإنسان نفسه الحارس على ضمان العدالة ونشر الحق ، لم يكتف الشارع التكليف بظاهر القانون والقضاء ، بل كلّف الإنسان أن ينصف غيره من نفسه ولو كان القانون أو القضاء في جانبه .

وإذا كان القانون الوضعي يبتم بالمساواة ، فإن الشريعة الإسلامية تبتم بتحقيق العدالة . فالمساواة تعني فقط تطبيق القانون القائم على الجميع ، كيفما كان القانون وكيفما كان الرضع أو النظام المستقر في البلا ، بينما الشريعة الإسلامية تقصد إلى تحقيق العدالة ، ولا تعترف بأي قانون مناف لمقاصدها ، وقد قال عليه الصلاة والسلام : "كل عمل ليس عليه أمرنا فهو رد أي مردود على صاحبه ، فأسباب الدولة نفسها لا تكفي لفرض القانون إلا إذا كانت تبررها الغاية المقصودة من بناء الدولة وهي ضمان العدالة وتعميم الحرية لجميع المواطنين .

سابعاً إن التكافل الاجتماعي يعطي للإنسان معنى لوجوده في الحياة ، ومعنى ألسرسالته في هذه الحياة ، ومعنى لمصيره بعد هذه الحياة في الآخرة ، فالشخص المتكسافل ، المتساخي ، المتضامن في مجتمعه ، يشعر بالسسلامة والاستقرار والأمن النفسي ، لأنه يعرف المعنى الصحيح لوجوده ورسالته ومصيره . قال الله أنما خلقناكم عبنًا وأنكم إلينا لا تُرجعون . (14)

#### البعد الإجتماعم والاقتصامح للتكافل الإجتماعم،

يتسم التكافل الاجتماعي بالبعد الاجتماعي والاقتصادي ، لأنه يضمن للمراطن في المجتمع حد الكفاية أو حد الغنى ، أي أنه يضمن للعامل المستوى اللائق وهو فوق حد الكفاف ، أي المستوى الادنى للمعيشة ، وبهذا يضمن الإسلام بالتكافل الاجتماعي لكل فرد في المجتمع بوصفه إنسانا المستوى اللائق للمعيشة ، وهو ما يوفره الشخص عادة لنفسه بمجهوده وعمله ، فإذا عجز هذا الشخص عن توفير ذلك المستوى لسبب خارج عن إرادته ، فإن نفقة مثل هذا الشخص تكون واجبة باسم التكافل الاجتماغي على جميع أفراد المجتمع ، باعتبار كون هذه النفقة حقا لله عز وجل يعلو فوق الحقوق الحقوق خائعين) ، لا مال لهم فإلى وعلى (15)

# خلق الإنساق ليكوق عالميا ومتنقلا فم أرجاء الأرض حتم يكوق العالم كله سوقا للممل ،

وليضيف الحق سبحانه للإنسان كرامة إلى كرامة وتكريما إلى تكريم وحقا إلى خدق يقول عز من قائل: "وحملناهم في البر والبحر".

هذا الحصل في البر والبحر، في السماوات والأرض، قائم على قوانين يستطيع الإنسان أن يتعرف عليها بعقله، وأن يتعلمها بما أودع الله هذا الإنسان من طاقات وقوانين الحركة والروافع والجاذبية والمقاومة والطفو والضغط الجدي والرياح وغير نبك، ضاقة العقل تكتشف القوانين والسنن والنواميس، ليستطيع الإنسان أن يُحمل في البر والبحر، وأن يتعامل مع ذلك الكون الفسيح الواسع الرحيب، وليتنقل في هذا العالم، وكأن هذه الآية إشارة إلى أن الإنسان مخلوق ليكون عالميا، وليكون متنقلا في أرجاء الأرض، ليس مقصورا على حكان هو مسقط رأسه، ولا متحركا في نطاق متحدود، وإنما تحمله أجواء الماء وأجواء الفضاء وأرجاء البر إلى كل العوالم التي يستطيع أن يكتشفها تسبيحا بحمد الله وفضله في الأفاق.

يقول الله تعالى:

ورزقكم الذي جعل لكم الأرض قرارا والسحاء بناء وصوركم فأحسن صوركم ورزقكم والطيبات.

كل هذا يعمل حعا ، الأرض والسماء ، وصورة الإنسان وملاءمته الوظيفية ، وكفايته الجسدية ، مع ما أودع الله في الأرض من موارد ، وفي الكون من موارد ، كل نظك يعمل جميعا لكي يعمر الإنسان الأرض ، وفي القرآن الكريم إشارات كثيرة لموارد الشروة النباتية والحيوانية والمعدنية والمائية . وما أسبغ الله على عباده من نعم ظاهرة ولاطنة ، وقد تحدث الفقهاء أخذاً من دلالات القرآن والسنة على فضل الزرع والتجارة وفضل العمل بإطلاق ، وكل ذلك إنما يهيئ للاستفادة من الطيبات ، فإن الإنسان لا يؤرق إلا إذا سعى وجد .

لقد خلق الله قدرا موارد الثروة وسخّرها لعقل الإنسان ، حتى يستعمل طاقات أنجبر من طاقاته ، وقوى أكبر من قواه ، وهذا هو معنى التسخير الذي كشف عنه العلم ، باستطاعة الإنسان معرفة القوانين ، والاستعانة بالقوانين على القوانين ، وأبانواميس على النواميس .

ومن هذا يتجلى أن حق التسخير حق تابع منطقيا لحقي التكريم والتفضيل ، أي السخير ما عدى الإنسان لقدرة الإنسان من حيوان ونبات ، وعوالم وأجرام ، وأرض وأسماوات وفضاءات ، وما حقلت به الأرض من عطاء إلبي ، وما احتضنته في باطنها

من خيرات ، وما زخرت به أعماق البحار ، وما يكتشفه الإنسان خارج النضاء المنكون ، لا يستثنى من هذا التعميم وهذه الشمولية حتى الملائكة الأطبار الذين سنت فرم الله لخدمة الإنسان لنقل الرسالة الهادية إلى أصفيائه ورسله ، أولئك الملائكة حملة الوحي الإلبي لإرشاد البشر إلى نبج الحكمة الذي يساعده على معارسة التسخير والمنتخد العتلاني في المخلوقات الأخرى وفي إصلاح الأرض خاصة .

أما شرعاً نقد شرح الإسلام التنعية البضرية والحادية لتنعية الطاقات العقلية والنفسية والبدنية ، واستثمار الموارد الطبيعية انتاجا واستهلاكا وتبادلا وتداولا وتبوزيعا ، لأن كل هذا متداخل مع بعضه البعض ، فالإنتاج يُيستر الاستهلاك ، والاستهلاك يفتح السبيل للانتاج ، ولفتح سوق العمل ، وبذلك تكتمل الدورة الاقتصادية والدورة الحضارية فيقوم إنتاج جديد للطيبات من الرزق ، زراعة وصناعة وأنتاجا وتداولا وتوزيعا . كما يُكَمُّل كل هذه الدورة لعمارة الأرض ، وتداول الشروات بلسبة عادلة وعلى عمرم الفائدة للجميع .

إن الإسلام لا يقيم مجتمعا نعطيا، بل إن الناس تستري في الحقرق. وتستوي في الإنسانية ، لكنها تتفاضل في الطاقات والملكات ، والإسلام يزكي التنافس كما يدعو إلى التعاون لكي يتكامل الناس ، ولكي يتنافسوا في نفس الوقت في الفير والبر وللعروف وفي ذلك فليتنافس المتنافسون وبذلك تتوازن الحقوق والواجبات وعلاقات الفرد والجماعة ، فليس في الإسلام تطرف نحو الفردية ، ولا تطرف نحو الجماعية ، ولا تطرف في التسلطية الشمولية ، والإنسانية العالمية شعين الناس على التواصل وعلى المتعاون في اقتسام الطيبات حتى يكون العالم كله سوقاً للعمل ، وسوقاً للإنتاج ومجالاً للتبادل والتداول ، ولا تقوم حواجز ظالمة بين منتج وأخر مستهلك ، أو بين منتج في للعمل وبين منتج في المعلم وبين منتج لسلعة أخرى في قطر أخر ، كما يجب أن لا تكون هناك حواجز طالمة أمام اليد العاملة وقصرها على فئة دون أخرى ، وإنما يكون التعاون والتأزر في طلك القرية العالمية التي نعيشها في زماننا .

# مظاهر حماية الإسلام للمنصر البشرم بالتحدّل فم سوق العمل لتحقيق حد الكفاية Minimum de suffisance

إذا كان العمل طاقة بشرية تُصرف في العمل العقلي أو الجسمي أو في كليبما معاً المحصول على دخل ، أو هو كل جهد جسمي أو عقلي يستهدف الحصول على أجر مالي ، وهو يشمل جميع أنواع العمل البدوي أو الفكري للحصول على مكافأة ، فإن الأهمية التي يولينا الإسلام للعمل كبيرة بحيث إن المسلم الذي لا يعمل لا ينال شيئا ، لا في الأخرة .

إن القرآن والسنة يؤكدان وجوب العمل في مناسبات كثيرة ، ونعرض لبعض الأيات الكريمة والأحاديث النبوية الشريفة الدالة على ذلك :

قال تعالى : وأن ليس للإنسان إلا ما سعى (16)

اللرجال نصيب مما اكتسبوا وللنساء نصيب مما اكتسبن (17)

إن الذين أمنوا وعملوا الصالحات لهم أجر غير ممنون ( 23)

ذلك بأن الله لم يكُ مغيراً نعمة أنعمها على قوم حتى يُغيروا ما بأنفسيم (19)

فالذين أمنوا وعملوا الصالحات لهم مغفرة ورزق كريم (20)

"وعد الله الذين أمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنُهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم" (21)

إناً لا نُضيع أجر من أحسن عملاً (22)

وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون (23)

قال مولانا رسول الله صلى الله عليه وسلم:

ما من رزق أفضل معا كسبه المرء بيديه (العمل) ، وقد كان النبي داوود يأكل من عمل يديه . (24)

من كل هذا يتضع لنا أن من أهم ما جاء به الإسلام في مجال حقوق الإنسان هو ما عبر عنه رجال الفقه باصطلاح ضمان "حد الكفاية Minimum de Suffisance" وعبر عنه لبعض الآخر باصطلاح "حد الغنى Minimum de Richesse بمعنى أنه يتعين أن يتوافر لكل مرد بوصفه إنسانا المستوى اللائق للمعيشة والذي يختلف باختلاف الزمان والمكان والمكان والماشخاص وهو ما يوفره لنفسه بجهده وعمله ، فإذا عجز عن ذلك لسبب خارج عن أرادته كمرض أو عجز أو شيخوخة ، فإن نفقته تكون واجبة في بيت مال المسلمين أي خزانة الدولة أياً كانت ديانة هذا الفرد وأياً كانت جنسيته باعتباره حق الله الذي يعلو الموق كل الحقوق .

واصطلاح 'حد الكفاية' أو 'حد الغنى' وإن لم يرد صراحة في نص من نصوص القرآن أو السنة إلا أنه يستفاد من مفهوم هذه النصوص ، وقد ورد صراحة في العبيرات أنمة الإسلام وكذا في مختلف كتب الفقه .

- 1) قال سيدنا عمر بن الخطاب: "إذا أعطيتم فأغنوا" (25).
- أ وقال سيدنا على بن أبي طالب: إن الله فرض على الأغنياء في أموالهم بقدر
   أبا يكفي فقراءهم (26).
- ( عند ) ويقول الإمام الماوردي: "فيدفع إلى الفقير والمسكين من الزكاة ما يخرج به من النقر والمسكنة إلى أدنى مراتب المغنى "كما يقول: "تقدير العطاء معتبر أساكفاية" (27).

أَ تَ) ويقول الإمام ابن تيمية: 'الفقير الشرعي المذكور في الكتاب والسنة الذي يتقيد بلبسة من الزكاة والمصالح ونحوها ، ليس هو الفقير الاصطلاحي الذي يتقيد بلبسة مغينة أو طريقة معينة ، بل كل من ليس له كفاية تكفيه وتكفي عياله فهو من الفقراء وأنساكين (25) .

6) ويقول الإمام الشاطبي: "الكفاية تختلف باختلاف الأشخاص والأحوال".

#### فريضة الزكاة مظهر من مظاهر التكافل الإجتماعم فم الإسلام،

إن ننظام الحياة الانسانية لا يستقيم إلا بالشعاون والمتناسق وفق منبع الله المسرعه .

وإن طبيعة نظرة الاسلام إلى الحياة الانسانية ، تجعل العدالة الاجتماعية عدالة الإسانية شاملة بكل مقومات الحياة الانسانية ولا تقف عند الماديات والاقتصاديات . وإن القيم في هذه الحياة مادية معنوية في الوقت ذاته لايمكن الفصل بين صفتيها المتحدثين ، وإن الانسانية وحدة متكافلة متناسقة لا جماعات متعارضة متنافرة .

والاسلام يأسر بالتكافل الاجتساعي وهو يتطلب من الدولة والأفراد التيام بالترامات المحابية نصو الغير لمعاونة الضعفاء والحث على الأخذ بروح التعاون والإخاء .

أَ ومن مظاهر التعاون أو التكافل الاجتماعي " في الشريعة الاسلامية فريضة التركاة ، وهي الركن الثالث بعد الشبادة والمسلاة ) .

والزكاة حق المال ، وهي عبادة من ناحية ، وواجب اجتماعي من ناحية أخرى ، وأنك سُميت 'زكاة' والزكاة نماء وطهارة ، فهي طهارة للضمير والذمة بأداء الحق المفروض ، وهي طهارة للنفس والقلب من فطرة الشح وغريزة حب الذات .

والزكاة حق الجماعة في عنق الفرد، وهي تعاون اجتماعي يجعل للفقير حقاً معاوما في أموال الغني، فهي تكليف اجتماعي خالص، ونظامها في الجمع والتوزيع لا في أسوال الغني، فهي تكليف اجتماعي خالص، ونظامها في الجمع والتوزيع لا في ألله المغني يشعر بعزته فوقه. فالزكاة ركن من أركان الاسلام، وأحسرورة من ضرورات الايمان، وأداء المزكاة وسميلة من وسائل الحصول على رحمة

الله والأسة مسئولة عن حساية الضعفاء فيها ، ورعاية مصالحهم وصياتها ، فهي تُتِقاضي أموال الزكاة وتنفقها في مصارفها .

أَ رقد أمر الله تعالى بالزكاة في القرآن الكريم ، وحدد بنفسه سبحانه مصارفها المتعانية ، وبين النبى صلى الله عليه وسلم أموالها ومعدلاتها ونصبها .

إن نظام الزكاة ركيزة كبرى من أهم ركائز التكافل الاجتماعي الذي تدعو إليه الشريعة الاسلامية ، ويضمن مستوى عالياً للوفاء بحاجات الفرد المقيقية التي لا بد ملها في عيشة سوية لائقة بكرامة الانسان .

قال الله تعالى: 'إنما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم، وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وابن السبيل \* (30).

#### أسمن فريضة الزكاة،

أ إن اهــتمام المشرع بنصارف الزكاة ، ولا سيما ما كان منها متعلقاً بالمصالح العامة . يبدو في ثلاثة وجود هي :

المحكالا المدافع المسلم المسلم المسلم المنكاة "سبيلا عقائديا" ينبع الدافع إلى أدائها مل ما صميم عقيدة المسلم كالشبادتين ، والصلاة ، والصوم ، والحج ، أي جعلها ركنا من أي كان الإسلام .

المجه الثانم: تزكد الزكاة تنفيذ مبدأ التكافل والتعاون الاجتماعي والانساني المجه الثانم ، فريضة ، وعقيدة ، ونظراً ، وتشريعاً ، وعملًا ، حتى إذا تقاعس وازع الدين ، تولت سلطة الدولة أمر الزكاة ، لأنها من أعمال السيادة .

الهجهالثالث: إن الله تعالى قد أغلظ العقاب الأخروي لمانع الزكاة في قوله سبحانه والذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهُم بعناب أليم، يؤم يُحمى عليها في نار جهنم، فتُكوى بها جباهُهُم وجنوبُهم وظبورُهم، هذا ما كنزتُم لأفسكم فذُوقوا ما كنتم تُكنِزُون \*. (31)

الخصائص المميزة لفريضة الزماة كمظهر من مظاهر التكافل الإجتماعم فم

تتميز فريضة الزكاة كمظهر من مظاهر التكافل الاجتماعي بالخصائص المعيزة التمان المعيزة التمانية المعادية المعادية

- أن المله سبحانه وشعالى هو الأمر بالانفاق ، فهو المالك المحقيقي للكون ، قال ألمالك الملك الملك" . (32)
- 2) ان الإنسان هو المأسور بالإنفاق ، ذلك أن دور الانسان حيو تنفيذ لأواسر الله في الواسة عنه الانفاق لايخرج عن الاطار العام في الحياة كلها بوصفه خليفة لله في الارض ، وحينما يأسر الله تعالى الانسان بالإنفاق ، فإن المالك يأمر المستخلف عنه فيأن ينفق من ماله وملكه الذي وكُله الله عليه .
- ق) يمكن أن يدخل ما ينفقه الانسان في وجود شتى ، مثل الزكاة ، والهدية ، والموقف ، وزكاة الفطر ، والكفارة ، والفدية ، ومبعا كان وجه الانفاق فبو مطلوب من الانسان ومحبوب لله تعالى قليلا كان أو كثيراً (لينفق ذو سعة من سعته ومن قُدر عليه رزقه فلينفق مما أتاه الله . لايكلف الله نفسا إلا ما أتاها) (قق ) ، فكل ما زاد عن حاجة الانسان يستطيع أن ينفقه في أي وجه من وجود البر .
- 4) حدد القرآن الكريم من ينفق عليه بقوله « انما الصندقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وابن السبيل ) . (٤٤)

# أوجه إنفاق الزكاة،

ويمكن تقسيم أوجه إنفاق الزكاة الى ثلاثة أقسام:

أولا: الأموال التي تدفع لتحقيق التوازن الاجتماعي وتوفير أسباب الحياة المفتراء والمساكين، ويشكل هذا الوجه الجانب الأهم والأوضح الذي أكدته النصوص الكثيرة الواردة في القرآن الكريم والأحاديث النبوية الشريفة، ويفهم من المعنى المعام المستفاد من الآية الكريمة أن كل من كانت حاجته أكثر من دخله يستحق أن يأخذ من أموال الزكاة لكي يسدد مصاريفه الضرورية التي توفر له أسباب الحياة، وينبغي في هذا المجال تحديد الأولويات، ومراعاة العد الأدنى للحاجات المضرورية، ورفع مستوى لأجور للعمال والأجراء الى أن تبلغ عد الكفاية، وعدم جواز دفع أموال الزكاة للقادرين على العمل ولو كانوا فقراء لبلًا يعتادوا الكمل.

تانيا: مايصرف من أموال الزكاة ضمن « وفي سببيل الله » ويقصد بذلك كل أرجه الانفاق في سبيل الفير ، بما في ذلك حماية الاسلام والدفاع عنه ، إذ جاءت هذه لأية في القرآن الكريم في موطن الجهاد والانفاق على الخير .

قالثاً: ما يصرف على العاملين على الزكاة والمؤلفة قلوبهم والتحرير من الرق والمغارمين وابن السبيل، ويلاحظ أن الصفة الجامعة في هذه الاصناف الخميسة هي أنهم يستحقون الاستفادة من أموال الزكاة بسبب أوصاف طارنة مثل الرق. أومقاومة كوارث، أو حساعدة ابن السبيل، والمراد به المسافر لهدف مشروع، ويكون محتاجا الى المال للعودة إلى بلدد، ويدخل ضمن ابن السبيل كل من فقد المأوى الآمن ولو كان في بلدد.

وإن تحقيق هذف التكافل الاجتماعي يعتبر واجبا دينيا للفرد، وواجبا جماعيا المجتمع وواجبا دستوريا للدولة ، كما أن نظام التكافل الاجتماعي الاسلامي يعتبر نظاماً مترابطا متكاملا متزناً ، يجمع بين السعادة في الدنيا والآخرة ، ويضمن النجاح المجتمع في النواحي المادية والروحية والطبيعية والخلقية . وتشكل الزكاة جزءاً من هذا النظام المتكامل الذي لايطبق تطبيقا كاملا حقيقيا الا في بيئة مصبوغة بتعاليم الأسلام . كما أن من شأن هذا النظام أن يساعد على الارتقاء بمستوى المعيشة الى مستوى المعيشة اللي وأرفع إذ إن الشريعة الاسلامية تسعى الى توفير حاجات الفرد الاساسية وتحقيق مسترى لائق للمعيشة بالنسبة للمحتاجين .

إن الطبارة الروحية التي يحصل عليها المسلم المزكي ترتفع به في سلّم التقوى وحدارج الكمال ، وعلى الصعيد الاجتماعي فإن التكافل الاجتماعي الذي يشد أفراد الأمة بغضهم إلى بعض ، ويشعر الجميع أنهم أعضاء في أسرة كبيرة ، وللزكاة دور كبير في تعقيق هذا الهدف ، وإذا لم تف أموال الزكاة بمصالح الأمة والدولة تحقيقا للتكافل الأجتماعي والانساني الملزم ، أجاز المشرع فرض ما يفي لها من أموال .

#### خاتـمه،

إن بناء المجتمع على النمط الإسلامي لا يمكن أن يتم بالوعظ والإرشاد فقط ، وإنما الحيام الدولة التي تصوغ المجتمع الصياغة المطلوبة . ذلك أن الدين له نظرته الخاصة للحياة ، فالعبادة في الإسلام هي طاعة الله ، وميدان طاعة الله أفسح من أن يُحد بمكان في المسجد . أو زمان هو وقت الصلاة والذّكر ، فإن هذه الطاعة تستوعب كل حياة المرء في التكليف حتى يلقى الله .

لقد اقتضت الحكمة الإلهية أن يكون الدين الإسلامي صالحا ومصلحا للإنسانية ، وللنما للطبائع البخرية ، صالحًا لكل زمان ومكان وافياً بالمقاصد المضرورية ، والتحسينية ، يقوم بحفظ الدين والنفس والمال والنسل والعقل . ويرفع

عقيُّ الناس الحرج ، ويدنع عنهم المشقة ، ويفتح لهم باب الأخذ من محاسن العادات ، وينهم وبين المدنسات التي تأنفها العقول الراجحات .

إن الشريعة مبناها وأساسها على الحكم ومصالح العباد في المعاش والمعاد ؛ وهي علل كابا ورحمة كلبا وحكمة كلبا . فكل مسالة خرجت عن العدل إلى البور ؛ وعن الرحمة إلى ضدها ، وعن المصلحة إلى المفسدة ؛ وعن الحكمة إلى العبث ؛ فليست من الشريعة وإن أدخلت فيبا بالتاويل ، فالشريعة عدل الله بين عباده ؛ ورحمته بين خلقه . فبي بالحياة والغذاء والدواء والنور والمشفاء والعصمة ، وكل خير في الرجود في الرحود في الرجود في الرحود في الرحود في الرحود في الرحود في الأخرة . 155)

لقد تجاوز الإنسان المعاصر التعصبات والعنصريات ، بل لم يعد يستسيغها ولم يعد لبا تصور حقبول في الفكر والوجدان . فقد جاءت الرسالة الإسلامية تخاطب العقل قبل الوجدان ، لأن العقل هو الآلية التي وهبها الله للإنسان ليدرك بها ويميز الحقائق بغيداً عن هوى النفس .

لأجل ذلك مكن التقدم العلمي الإنسان من تكسير الطوق ، وتحطيم القيد ، وخلق الصال دائم مستمر بين أبناء البشر ، وتبديد أسباب الخلاف والنزاع ، بتأسيس أرضية طالحة لبناء المجتمع الإنساني السليم .

وإذا كانت الشرائع السماوية هي مصدر كل القيم والمبادئ الأخلاقية ، فإن خميعها قد أشارت وأكدت على ضرورة المحافظة على الأمن وعدم الإخلال به مع العمل على وحدة الشعوب وعدم تفرقها عن طريق التضامن والمتعايش تحت مظلة المسلام والاستقرار لدعم المحبة والمترابط الأخوي .

والشريعة الإسلامية باعتبارها خاتمة الشرائع السحاوية قد عبرت عن ذلك ، حيث أشارت في أكثر من موضع بأنبا تتخذ طريقها إلى السلام والاطمئنان وتركيز الحياة الإنسانية على موازين العدل والمساواة . وهكذا يتضع أن الإسلام كان سباً فأ في تعامله علاقاته مع غيره من الدول والشعوب إلى وضع الأسس الأخلاقية الشريفة للتعامل والتعايش والتساكن ، مؤكداً على تكريم بني الإنسان ، معتبراً الناس أمة واحدة لا فرق يمن جنس وجنس ، ولا بين دين ودين ، فيما يتعلق بالعدل والحرية والكرامة

قَال تعالى: ` إِنَّمَا المُّومِنُونَ إِخْوَةُ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُم ، وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ رُحَمُونَ ` . (26)

لقد انتصر الإنسان المعاصر على البعدين المكاني والجغرافي فتلاشت بذلك لمسافات التي تفصل بين القارات والأقطار، وبقى لزاماً عليه أن ينتصر على المسافات التي تفصل بين العقول والأنكار، والتي تقيم حدوداً وسدوداً تحول بينه وبين التفاهم والتعارف، وأن يقيم علاقات التعاون لبناء عالم جديد ينسى فيه ما سببت له هذه الحدود والسدود من جهل الإنسان للإنسان، وتجاهله لرسالته التعميرية في الأرض، وما تبع ذلك من حروب مدمرة وماسي تطفح كتب التاريخ بسردها. فالإنسان خلق كما رأينا ليكون عالمياً ومتنقلاً في أرجاء الأرض.

إن القرآن الكريم يتوجه إلى كافة الناس ببنا التعليم الإلهي: "يا أيها الناس إنا خلقسناكم صحد ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم ". (37)

وهذه الآية تتجاوز جميع الحدود الفاصلة بين البشر إلى وحدة التلاقي على معيار التقوى ، إن هوية الإسلام هوية متعددة في ظل الوحدة ، أو واحدة في ظل التعدد ، فالناس كأسنان المشط ، لكن يمكنهم أن يتعارفوا على هويات مختلفة .

لقد تأكدت كراسة الانسان وحقوق الانسان في شريعة الحق والفضل . شريعة العدل والاحسان ، وما أحوج فكرنا الاسلامي المعاصر إلى أن تتضع رؤيته وتتبلور ممارسته في التعامل مع ينابيع الاسلام وأصوله الثابتة ، ومع المتغيرات المتجددات المتسارعة المتنافعة ، وفي ترتيب الأولويات حسب مقاصد الشريعة وحسب الضروريات والحاجبات والتحسينيات على ما فصله فقباؤنا الأعلام .

نحسأل الله أن يسبدي الانسسان السذي كرُّمه إلى أن يكون كريماً لنفسه كريماً لبسنى جنسه .

والله ولى التوفيق.

الديكتور اجريس العلوم العبد إلوم عضو المجلس الدستورم عضو أكاديمة الملكة المغربية الملكة المغربية

#### المدامش

- 1) سورة العلق (4،3،2،1)
  - 2) سورة الإسراء (70)
  - (29) سورة البقرة (29)
- 4) سورة إبراهيم (*34-32*)
  - 32) سورة الأنبياء (32)
  - 6) رواه الإمام البخاري
    - 7) رواه الإسام أحمد
      - 8) سورة المج (55)
      - 9) سورة الملك (15)
    - 10) سورة الذاريات
  - 11) سورة البقرة (143)
  - 12) سورة القصص (77)
    - 13) رواد الإمام مسلم
- 14) سورة المؤمنون (115)
- 15) رواه البخاري ومسلم
  - 15) سورة النجم (39)
  - (17 سورة النساء (22)
  - 18) سورة نصلت (8)
  - 19) سورة الأنفال (35)
    - 20) سنورة المنج (45)
    - 21) سورة النور (51)
  - 22) سورة الكيف (30)
  - (23) سورة التربة (25)
- 24) رواه الإمام البخاري صحيح البخاري الجزء الأول
  - 22) ابن حزم المحلى الجزء السادس صفحة 221.
  - 222) ابن حزم المحلى الجزء السادس صفحة 222
    - 27) الأحكام السلطانية صفحة 122 و 205
- 28) الإمام السرخسي المبسوط الجزء الثالث صفحة 18
  - 29) الفتاري الجزء الثامن صفحة 579
    - 30) سورة التوبة (30)
    - 21.) سورة التوبة (35-34)
    - 32) سورة أل عمران (26)
      - 33) سورة المطلاق (٦)

- 34) سورة التوبة (60)
- 35) ابن القيم اعلام الموقعين الجزء الثالث صفحة 1
  - 36) سورة المجرات (26)
  - (13) سورة المجرات (13)

HR/IP/SEM/1998/WP.18

10 November 1998

Original: Arabic

Seminar on "Enriching the Universality of Human Rights"
Islamic Perspectives
on the Universal Declaration of Human Rights
Geneva, 9-10 November 1998

"Right of self-determination"

By:

Professor Abdul-Rahman Abu Al Nasre

## الشريعة الإسلامية وحق تقرير المصير

إعداد : عبد الرحمن أبق النصر فلسطين

• بالإطلاع على أحكام الشريعة الإسلامية المستمدة من مصادرها وفقاً للترتيب المتفق عليه على أبراً من مجموع الفقهاء فإتنا لا نجد أن أحكام قواعد الشريعة الإسلامية تستخدم اصطلاح حسق تقريس المصير أو اصطلاحاً قريباً من هذا للدلالة على هذا الحق بالمفهوم الحديث ، إذ بسرز حسق تقريسر المصير حديثاً من خلال الظروف والمستجدات الدولية التي فرضت نفسها وجعلت مسن حسق تقريسر المصير حقاً أساسياً لم تستطع تجاهله كافة المواثيق الدولية ابتداء من ميثاق الأمم المتحدة العسهدين الدوليين للحقوق المدنية والسياسية والحقوق الاقتصادية والاجتماعية والثقافية وكذلك أيضاً القرارات الدولية التي أكدت على هذا الحق . التي جعلت منه حقاً قاتونياً ملزماً .

تستقى الشريعة الإسلامية أحكامها من ثلاثة رواف أساسية وهي :-

ا - القرآن الكريم: - وهو اللفظ العربي المنزل على محمد صلى الله عليه وسلم المنقول إلينا بالتواتر والمبدوع بين دفتي المصحف والمتعبد بالتواتر والمبدوع بين دفتي المصحف والمتعبد بتلاوته" 1" .

٢- السنة النبوية الشريفة :- وهي ما صدر عن النبي صلى الله عليه وسلم غير القرآن من قبول أو فعل أو تقرير بقصد التشريع "٣".

٣- الاجتهاد :- وهو بذل الوسع في استنباط الأحكام الشرعية من أدلتها .

وهذه هي مصادر الأحكام في الشريعة تستقي هذه المصادر من خلال حديث معاذ بن جبل حينما أوفده النبي إلى اليمن ليعلم أهلها أحكام الدين وقراءة القرآن الكريم وليقضي بينهم ، قال له صلى الله عليه وسلم " كيف تصنع إن عرض لك قضاء ؟ قال أقضي بما في كتاب الله ، قال فإن لم يكن فسي كتساب الله؟ قال بسنة رسول الله ، قال فإن لم يكن في سنة رسوله قال : أجتهد برأي، ولا آلو. قال : فضرب رسول الله على صدره وقال : الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله لما يرضي الله ورسوله """.

"ولكي نعرض لموقف الشريعة الإسلامية من حق تقرير المصير لا بد وأن نعرض للظروف والمعطيات الدولية التي استدعت وجود هذا الحق ، وكذلك لمفهوم هذا الحق وفقاً لمنظور القاتون الدولي من خلال القوانين والقرارات الدولية في هذا الجانب ، ثم نعرض لحق تقرير المصير من منظور الشريعة الإسلامية من استخدام القوة بصورة عامة لما لذلك من أهمية في إلقاء الضوء على فلسفة الشريعة الإسلامية في تعاطيها مع الجماعات البشرية المختلفة .

٠٠٠

رونه د

أولاً: حق تقرير المصير وفقاً لأحكام القانون الدولى .

تُأتياً: استخدام القوة في الشريعة الإسلامية.

تَاتَنا :- حق تقرير المصير والشريعة الإسلامية .

أولاً: حقى تقرير المصير وفقاً لأحكام القانون الدولي .

ظل مبدأ حق تقرير المصير مبدأ سياسياً ونظرياً لفترة طويلة من الزمن إذ نسادى بسه العديد مسن المفكرين الفلاسفة وكان من أهم المبادئ التي نادت بها الثورة الفرنسية "١" عام ١٧٨٩ .

وظهر خلال الحرب العالمية الأولى كمبدأ سياسي نادى به الرئيس الأمريكي توماس ولسون سنة دا ١٩١٠ للحصول على دعم هذه الشعوب للدول المتحالفة .

Every people has a right to chose the sovereignty which they shall live.

. ٤ ' ١٩١٨ عَسْر عام ١٩١٨ المبدأ صداد في مبادئه الأربعة عَسْر عام ١٩١٨

• وبالرغم من هذه الانطلاقة لعبداً حق تقرير المصير إلا أن هذا المبدأ لم يصبح مبدأ قانونيا منزماً إذ أن عهد عصبة الأمم لم يشر صراحة لهذا المبدأ وإن كان قد اعترفت به النصوص من خلال نظام الانتداب ووضع الأقليات "٥".

ومنذ الحرب العالمية الثانية حظى المبدأ باهتمام كبير ووجد في تصريح الأطننطي الذي أعلنه الرئيس الأمريكي روزفلت وتشرشل رئيس وزراء بريطانيا إذ جاء فيه أنهما يحترمان حق الشمعوب في اختيار نظم الحكم التي ترُق لها "٦" .

• وظل مبدأ حق تقرير المصير مبدأ سياسياً لا يتمتع بقوة قاتونية إلا مع قيام الأمم المتحدة عام و ١٩٤٤ أصبح مبدأ قاتونيا ملزما ومن القواعد القاتونية الآمرة إذ تضمنته المادة الأولى ومن المعيثاق ومن ضمن الأهداف والمبادئ الأساسية التي تقوم علها الأمم المتحدة إذ تنص الفقرة الثاتية من المعادة المذكورة فإن من مقاصد الهيئة ومبادئها "إنماء العلاقات الودية بين الأمم على أساس احترام المبدأ الذي يقضي بالتسوية في الحقوق بين الشعوب وبأن يكون لكل منها تقريسر مصيرها معادة الأولى وضعت أسس العلاقات بين الدول في المجال السياسي ، فأنه قد أكد في المادة و على أن مبدأ حق تقرير المصير أساس التعاون الدولي في المجالين الاقتصادي والاجتماعي إذ تنص على أن تهيئه دواعي الاستقرار والرفاهية الضرورية لقيام علاقات سنمية بيسن الأمم مؤسسة على احترام المبدأ الذي يقضي بالتسوية في الحقوق بين الشعوب ، وبأن يكون لكل منها تقرير مصيرها ".

\*\* وقد أقرت الأمم المتحدة العديد من القرارات التي أعطت لهذا المبدأ سنداً قانونياً كان أهمها القرار ١٥١٤ في ١٤ ديسمبر ١٩٦٠ " ٧" إن الجمعية العامة - تعلن :

ا- إن إخضاع الشعوب لاستعباد الأجنبي وسيطرته واستقلاله يشكل إنكاراً لحقوق الإنسان الأساسية ويناقض ميثاق الأمم المتحدة ويهدد قضية السلم والتعاون في العالم.

٢- لجميع الشعوب الحق في تقرير مصيرها ، ولها بمقتضى هذا الحق أن تحسدد بحريسة مركزها
 السياسي وتسعى بحرية إلى تحقيق إنمائها الاقتصادي والاجتماعي والثقافي .

٣- يجب ألا يتخذ بأي حال تخلف الإقليم في الميدان السياسي والاقتصادي أو الاجتماعي أو التعليميي
 ذريعة نتأخير الاستقلال .

٤- يوضع حد لجميع أنواع الأعمال المسلحة أو التدابير القمعية ، الموجهة ضد الشمعوب التابعة لتمكينها من المعارسة الحرة والسلمية لحقها في الاستقلال التام وتحترم سلامة ترابها الوطني .

\* ونظراً لأهمية مبدأ حق تقرير المصير فقد أكد عليه كل من العهد الدولي للحقوق المدنيسة والسياسية وكذلك العهد الدولي للحقوق الاقتصادية و الاجتماعية والثقافية لعام ٢٦٦ ام في المسادة الأولى المتسركة منها: للشعوب كافة حق تقرير المصير ولها استناداً إلى هذا الحق أن تقرر بحريسة كياتها السياسي ، كما أن لها أن تواصل بحرية نموها الاقتصادي والاجتماعي والثقافي " .

## \*\* مفموم حق تقرير المصر:

إن حق الشعوب في تقرير مصيرها يعني أن لجميع الشعوب حقاً ثابتاً في اختيار نظامها السياسي والاقتصادي والاجتماعي ومركزها الدولي دون تدخل أجنبي "٨" وبهذا المفهوم فإن حق تقرير المصير يشمل جاتب داخلي باختيار شكل الحكم الخاص لكل شعب ، وجاتب دولي يتمثل في بعدين الأول: حق الشعب في ألا يكون محلاً للمبادلة أو التنازل بغير إرادته والثاني حق الشعب في الانفصال أي حقه في الانفصال عن الدولة التي يتبعها إما للادماج في دولة أخرى أو الاتحاد معها أو لتكوين دولة مستقلة "٩".

إن حق تقرير المصير لا ينطوي على الجانب السياسي فقط بل يشمل الجانب الاقتصادي والاجتماعي وانتقافي ولكن إذا أخذناه بالمفهوم الضيق فهو يعني إقامة دولة مستقلة ذات سيادة أي أنه يعبر عن الجانب السياسي لهذا الحق المتمثل في حق الشعوب الواقعة تحت السيطرة الاستعمارية والأجنبية في أن تنال استقلالها .

وفقاً لذلك فإن مفهوم حق تقرير المصير يرتكز على نقطتين أساسيتين :

الأولى: تتمثل في وجود شعوب واقعة تحت السيطرة الاستعمارية أي وجود شعوب خاضعة لاستعمار أجنبي وسيطرته واستغلام .

الثانية: تتمثل في تمكين تلك الشعوب من التعبير الحرحول مستقبلها ، بحيث يمكنها أن تتحد أو تندمج مع دولة أخرى مستقلة أو أن تحصل على استقلالها الخاص أو أي مركز ترتضيه لنفسها .

• • وثمة صلة وثيقة بين حق الشعوب في تقرير مصيرها السياسي ومبدأ تساوي الشعوب في المحتوق فكلاهما تشكلان قاعدة واحدة من قواعد القانون الدولي وهذا ما جاء في تقريس اللجنة الفرعية حول الفقرة الثانية من المادة الأولي من ميثاق الأمم المتحدة " مبدأ تساوي الشعوب في الحقوق ومبدأ تقرير المصير هما عنصران مكونان لقاعدة واحدة " .

وهذان المفهومان متكاملان ومتلازمان بمبدأ تساوي الشعوب في الحقوق يعني أن جميسع الشعوب تتساوى في التمتع بحقوق ثابتة في الحرية الكاملة وفي ممارسة السيادة وكذلك لسها حتى تقريسر وضعها السياسي والعمل على تنمية وضعها الاقتصادي والاجتماعي والثقافي ١٠٠.

أما مفهوم الشعب الذي يكون له الحق في تقرير المصير هم أفراد الجماعة الإقليمية الذيسن يرتبطون بمجموعة من الروابط العامة من تاريخ ولغة وتقانيد وعادات مشتركة ويتطلعون إلى مصير ومستقبل واحد "١١".

- \*\* وفقاً لنظروف والاعتبارات الدولية انتي أدت إلى استقرار حق تقرير المصلير كقاعدة قانونية ملزمة بالمفهوم السابق تحديده يمكن وضع الملحظات التالية :
- 1- إن السياسة الاستعمارية التي انتهجتها بعض الدول في فرض سيطرتها على الشعوب الأخسرى واستخدمتها كأداة في تنفيذ سياستها ومحاولتها كذلك طمس الهويسة انتقافيسة لسهذه الشعوب واستغلل مواردها الاقتصادية إلى أقصى حد ممكن كان من نتيجتها رسوخ رغبة جامحة لدى كافة شعوب انعالم في تصفية الاستعمار بكافة أشكاله وهذا أصبح ما يعنيه حق تقرير المصير ويتضسح ذلك من خلال القرار ١٩٦٠ لعام ١٩٦٠.
- إن هذا الحق والذي أصبح قاعدة دولية آمرة لم يكن ليعدو كذلك لولا أن قابله واجب فرض على الدول كافة ألا وهو حظر استخدام القوة في العلاقات الدولية وقد أدرك هذا البعد في حينه الرئيس الأمريكي ويلسون حينما قال أمام مجلس الشيوخ في خطاب له في يناير ١٩١٧ أن حق القتسح الذي كانت تعترف به القواعد التقليدية -يتعارض مع حق الشعوب في اختيار حكامها "١٠.
- "- هذه انظروف وهذه السياسات الدولية أنتجت حربين عالميتين أكلت الأخضر واليابس كان لابد للمجتمع الدولي أن يترجم الدروس المستفادة من هاتين الحربين إلى قواعد قاتونيسة ملزمة فالمجتمع الدولي ليس بقادر على خوض تجربة أخرى كان أهمها تحريم استخدام القسوة في العلاقات الدولية ، وكذلك انحق في تقرير المصير للشعوب الخاضعة للسسيطرة الأجنبيسة "١٢"، وأن لجميع الشعوب الحق في الحرية في ممارسة سيادتها وفي وحدة وسلامة ترابها الوطني .
- إن استمرار وجود الاستعمار يحول دون التنمية الاقتصادية في المجتمع الدولي ويمنسع النمسو
   الاجتماعي والتقافي والسياسي للشعوب غير المستقلة .

### ثانياً: استخدام القوة فني الشريعة الإسلامية

الحرب في الإسلام ضرورة لا يتم اللجوء إليها إلا بعد استنفاذ كافة الوسائل الأخرى والضرورة تقدر بقدرها .

\*\* السلام والحرب هي حقائق اجتماعية فالمجتمع البشري يعرف السلام وهو روح الإسلام

# سرذارانني رجعننان

"يا أيها انناس إنا خلقتاكم شعوباً وقبائلاً لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم "الحجرات ١٣ ، ويعرف الحرب وانتنافس وانتناحر منذ الأرل ويذكر الله في كتابه العزيز " ولولا دفع الناس بعضهم لبعض لهدمت صوامع وبيع صلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيراً ولينصرن الله من ينصره إن الله لقوي عزيز "الحج ٤٠ وفي أية أخرى يذكر الله تعالى "كتب عليكم القتال وهو كرد لكم وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم وعسى أن تحبوا شيئاً وهو شر لكم والله يعلم وأنتم لا تعلمون " البقرة ٢١٦ . وبالتالي لا يتم اللجوء إليها إلا بعد استنفاذ كافة الوسائل الأخرى ووضع قواعد وأصول للحرب يجب إتباعها ، فقد حرم الإسلام الحرب الهجومية وكذلك الحرب التي تشن للبغي والعدوان وأحل الحسرب الدفاعية والتصور الإسلامي ذو أصل إلهي تمتد قواعده لكل زمان ومكان وتستمد من القرآن الكريسم إذ وردت هذه القواعد في أكثر من موضع .

- " فَمَنَ اعتدى عليكم فاعتدوا عله بمثل ما اعتدى عليكم " البقرة ١٩٤ .
- " وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين " البقرة ١٩٠ .
  - " أذن تلذين يقاتلون بأنهم ظلموا وأن الله على نصرهم لقدير " الحج ٣٩ .
- \* " فإن انتهوا فإن الله غفور رحيم ... فإن انتهوا فلا عدوان إلا على الظالمين " البقرة ١٩٣-١٩٣
  - " فإن اعتزلوكم فلم يقاتلوكم وألقوا إليكم السلم فما جعل الله عليهم سبيلا " النساء ٩
- \* " لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم وتقسطوا إليهم إن الله يحب المقسطين " الممتحنة ٨
  - \* " تلك الدار الآخرة نجعنها للذين لا يريدون عنوا في الأرض ولا فساداً " القصص ٨٤
- •• فالقتال حقيقة من حقائق الحياة فما أحرى بالإسلام أن ينظم أحكامها وينتقل بالبشرية من البربرية والإبادة والتخريب وأخرجها من الظلمات إلى أحكام تملاً الدنيا نوراً فيقدر للعدو حقوقه ويضمن للمحارب حمايته وللمصاب إنساتيته ولغير المحاربين كرامتهم ويقول عالم الاجتماع وأب علم الاجتماع " ابن خلدون في مقدمته " إن الحرب المشروعة نوعان وغير المشروعة نوعان فيقول إن الحرب لم تزل واقعة منذ بدء الخليقة وهي أمر طبيعي في البشرية لا تخلو منه أمة ولا جيل وترجع إما إلى غيرة ومنافسة وإما إلى غضب الله ولدينه وإما إلى غضب للملك وسعي في تمسهيده بمنع

فيالأول: أكثر ما يجرى بين القبائل المتجاورة والعشائر المتناظرة .

والتاتي : وهو العدوان الأكثر ما يكون بين الأمم الوحشية الساكنة بالقفر كالعرب في الجاهلية والتركمان والأكراد و التتار وأشباههم لأنهم جعلوا أرزاقهم في رماحهم ومعاشهم فيما بأيدي غيرهم ومن دافعهم عن قناعة أذنوه بالحرب ولا بغيه لهم فيما وراء ذلك من ريس أو مالك .

الثّالث: الجهاد .

الرابع: هو حروب الدول مع الخارجين عليها والمانعين لطاعتها .

فهذه أربع أصناف من الحرب ، الصنفان الأولان حروب بغي وفتنة والصنفان حروب عدل وجهاد وقد حرم الإسلام الصنفين الأولين وأذن بالصنفين الآخرين "١٤" .

وما أورده ابن خلدون لا يختلف عما أورده البعض حول البواعث على القسال في الإسالام "ه ١" وهي:-

1- الدفاع عن العقيدة إذ شرع الجهاد في الإسلام صياتة للعقيدة ومنعاً من الفتنة في الديسن وفسي هذا قوله تعالى " واقتلوهم حيث ثققتموهم وأخرجوهم من حيث أخرجوكم والفتنة أشد مسن القتسل " النقرة 191.

٢- الدفاع عن اننفس والمال والوطن وهو ما يندرج تحت مفهوم الجهاد .

٣- تأديب الخاننين والمتآمرين بذفع المسلمين لشرور الذين يعاملونهم بالغدر والخيانة والخسارجين عن العهود والمواثيق ولا يكون دفع شرهم إلا بقتالهم وهذا ما فعله الرسول الكريم حين هاجر إلسسى المدينة وكان بها عدد من اليهود أبرم معهم عقد جوار وأمنهم على أنفسهم وأموالهم والعيش بأسان في ظل الدولة الإسلامية إلى أن نقضوا هذا العهد وأخذوا يكيدون للإسلام وكان لابد من قتالهم ويقول تعالى في ذلك وأما تخافن من قوم خيانة فاتبذ إليهم على سواء إن الله لا يحب الخاننين الانفال ٥٠.

\*\* حتى في الحرب التي أذن الإسلام بها ليس هذا على الإطلاق وأوجسب قواعد يجب إتباعها باعتبار أن الحرب هي ضرورة اجتماعية تكون هي الوسيلة الوحيدة المتاحة لسرد العدوان وحماية الدعوة ، ولم يجزها الإسلام في نشر الدعوة فقد ذكر الله في كتابه العزيز " لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي " البقرة ٢٥٦ وفي أية أخرى يقول تعالى " أ فأنت تكرد الناس حتى يؤمنوا " يونس ٩٩ فالحرب في الإسلام هي حرب دفاعية وينطوي تحت هذا المفهوم في الإسلام .

١- النفاع عن اننفس " أذن للذين يقاتلون بأنهم ظلموا وإن الله على نصرهم لقدير الذين أخرجوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا ربنا الله " الحج ٣٩-٠٤

٢- الدفاع عن الغير بالإغاثة الواجبة لشعب مسلم أو حليف عاجز عن الدفاع عن نفسه .

وفي هاتين الحالتين يجب أن يكون العدو قد اتخذ بالفعل موقفاً عدائياً وأن يكون في حالة هجوم أو تأهب للهجوم فالمظاهر الغير ودية والإساءات الأدبية كل ذلك لا يسوغ لنا أن نتخذه ذريعة لإعلان الحرب " 7 1" وإنه لمن أكبر مفاخر الإسلام أن يضع القرآن هذا التحديد حيث يقول " ولا يجرمنك شنآن قوم أن صدوكم عن المسجد الحرام أن تعتدوا وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على البر والعدوان " المائدة ٢ . وقد أوجب الإسلام في الحرب قواعد محددة، فيجب إعلان الحرب قبل البدء بأعمالها ولا يجيز الإسلام المباغتة .

•• فلما كاتت الحرب ليست هدفاً في الإسلام ومن منظار أنها ضرورة لا يجب اللجوء إليسها الا بعد استنفاذ كافة الوسائل ولما كان الباعث على الحرب في الإسلام هو رد الاعتداء ويظل هذا

الباعث راخياً بظلاله على كافة مراحل الحرب ومن ثم يجب تخيير المقاتلين بين ثلاثة أمور هـــي :- الإسلام ، أو انعهد ، أو القتال .

- •• أضاء الإسلام أرجاء الكون ودخل الناس في دين الله أفواجاً ، أفواجاً ، وجلجل أركان كسسرى الفرس وفجر جنبات قياصرة الروم فعادوا له وسيروا الجيوش وجنسدوا الآلاف المؤلفة لمواجهة الإسلام ومبادنه والمسلمين وإيمانهم وفي اغلب المواقع الحربية التي خاضتها الجيسوش المتشحة بالإيمان وكانت خير وسيلة للدفاع هي الهجوم ويكون هو الوسيلة الوحيدة للدفاع ورد الاعتداء.
- •• ولكن قبل أن يبدأ الإسلام هجومه يخير مخالفيه إما الأولى وهي الإسلام وإما العهد فإن لهم ولكن هذا ولا ذاك فإن النية تكون جلية أنها الحرب ولا سبيل غيرها وباتتالي فنم يكن قصد الإسلام فتح البلاد الأخرى أو الاستيلاء على أراضيها وخيراتها وإنما هدفه دانما رد الاعتداء الواقع عليه لا محالة إذا لم يقم بالدفاع عن نفسه في الوقت الملاتم ولكن بوسائل محدودة . إذ يقول الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم " تألفوا الناس ، وتأنوا بهم ، ولا تغيروا عليهم حتى تدعوهم إلى الإسلام ، فما على الأرض من أهل بيت ، من نذر وما وبر ، إلا أن تأتونني بهم مسلمين ، أحب إلى من أن تسأتوني بأبنائهم ونسائهم وتقتلوا رجالهم "١٧" .
- \*\* ونجد ما يعزز هذا في الآثار عن انسلف الصالح وأن هذا كان هو سلوك المسلمين في حروبهم وأصبح قاعدة ملزمة للقادة العسكريين في حروبهم ، وبينهم من نسي القاعدة ومن هسؤلاء قتيبة بن مسلم الباهلي الذي فتح ما وراء النهر وانساب في الأرض حتى أوشك أن يصل إلى الصيب وحدث وهو يغزو سمرقند ، ويقاتل أهلها أن دخل صفد من أعمالها من غير هذا التخيير بين الأمسور الثلاثة ، فشكوا إلى عمر بن عبد العزيز وقاتوا ظلمنا قتيبة وغدر بنا فأخذ بلادنا وقد أظهر الله العدل والإنصاف وطلبوا أن يؤذن لهم ليقدموا على أمير المؤمنين ويبسطوا قضيتهم فأذن لهم ، ولما علسم شكواهم كتب إلى واليه ذلك الكتاب " إن أهل سمرقند شكوا ظلماً وتحايلاً من قتيبة عليسهم ، حتسى أخرجهم من أرضهم فإذا أتاك كتابي فاجلس إليهم القاضي فلينظر في أمرهم ، فإن قضي لهم ، فأخرج العرب إلى معسكرهم وينابذوهم على سواء ، فيكون صلحاً جديداً ، أو ظفراً عن عنوة ، فقال أهل الصفد من سمرقند بل نرتضي بما كان و لا نحدث " ١٨ " .
- •• وإذا استبينا وجهة التشريع الإسلامي في فحوى السنة الشريفة من أقوال وأفعال رسوانا الكريم التي قصد بها سن أحكام موحاه من الله عز وجل ويلزم أمة الإسلام في كل مكان وزمان . وقد كان يوصي جيوشه بألا يقاتلوا حتى يدعو للإسلام أو العهد وألا يبدأوا بالقتال حتى يبدأ عدوهم بالقتال والمأثور عنه عليه السلام أنه يدعو ربه عند بدء القتال ابن عبد الله بن أبي أوفى رضى الله عنه النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا لقي العدو قبل أن يواقعهم قال : الله إنا عبادك وهم عبائك ، تواصينا ونواصيهم بيدك ، اللهم اهزمهم وانصرنا عليهم " 1 1" .

- \*\* وفي هذا يقين الرسول الكريم في قدرة الله عز وجل على أنه مالك الملك والبشر جميعاً عباد الرحمن على اختلاف معتقداتهم ومناهجهم فمنهم على الحق ومنهم على الباطل ، ولكسن يتساوون جميعا في الأخوة البشرية وهذا الشعور يضيق الحقد والكراهية وبالتالي نطاق القتل والتدمير وهسذا هو منهج الرسول صلى الله عليه وسلم حينما أوصى اثنان من قادة المسلمين حينما كاتا علسى رأس طائفة من المؤمنين للقتال والأولى "لمعاذ بن جبل " لا تقاتلوهم حتى ندعوهم ، فإن أتوا فلا تقاتلوهم حتى يبدءوكم فإن بدءوكم فلا تقاتلوهم حتى يبدءوكم فإن بدءوكم فلا تقاتلوهم حتى يقتلوا منكم ، ثم أروهم ذلك القتيل وقولوا لهم : هل إلسى خير من هذا سبيل ، فلأن يهدي الله على يديك رجلاً واحداً خير لك مما طلعت عليهم الشمس وغربت " ٠ ٢ والثانية لعلى بن أبي طالب " إذا نزلت بساحتهم ، فلا تقاتلهم حتى يقتلوا منكم قتيسلاً ، فان قولوا لا إلسه إلا الله . والله قتول منكم قتيلاً فلا تقاتلهم حتى تريهم إياه ثم تقول لهم هل لكم إلى أن تقولوا لا إلسه إلا الله . والله فن يهدى الله على يديك رجلاً خير لك مما طلعت عليه الشمس وغربت " ١ ٢ " والله على يديك رجلاً خير لك مما طلعت عليه الشمس وغربت " ١ ٢ " والله على يديك رجلاً خير لك مما طلعت عليه الشمس وغربت " ١ " والله على يديك رجلاً خير لك مما طلعت عليه الشمس وغربت " ١ " والله على يديك رجلاً خير لك مما طلعت عليه الشمس وغربت " ١ " والله على يديك رجلاً خير لك مما طلعت عليه الشمس وغربت " ١ " و الله على يديك رجلاً خير لك مما طلعت عليه الشمس وغربت " ١ " و الله على يديك رجلاً خير الله مما طلعت عليه الشمس وغربت " ١ " و الله على يديك رجلاً خير الله مما طلعت عليه الشمس وغربت " ١ " و الله الله على يديك رجلاً خير الله مما طلعت عليه الشمس وغربت " ١ " و الله الله الله الله على يديك ربيه الله الله على يديك ربيه الله على يديك ربيه الله على يديك ربيه على الكم إلى أن تقولوا لا إلى أن تولولوا لا إلى أن الكولولوا لا إلى الله الكولولوا لا إلى الكولولوا لا إلى الكولولولوا لا إلى
- \*\* وهذا منهج الإسلام في تقييد الحق في استخدام القتال ووسيلة لفرض النفوذ أو نشر الدعسوة ، فوصايا الرسول لقادة جيوسه بعدم ابتداء المعارك إلا بعد التخيير بين الإسلام أو العسهد فيان أرادوا الإسلام فهم الفائزون ، أو العهد لأمان شرهم وحتى لا يكيدوا للإسلام وسلوك هذه مواصفاتسه فإتسه يذكر أن الانتجاء إلى الحرب هو نضرورة لابد منها وتكون هي السبيل الوحيد للسذوذ عن الإسسلام وأهنه وعلى ذلك فانضرورة تقدر بقدرها . فالإسلام لم يجز القتال بأي حال من الأحوال إذا اختساروا إحدى الأمرين الإسلام أو العهد فقد أثر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه أناب خالد بن الوليد حينما قتل رجلاً أسلم قبل أن يدفع الرمح في صدره وقال له خالد أنه كاذب فقال رسول الله : هسل شسققت على صدره ؟

# الشريعة الإسلامية وحق تقرير المصير

• • الإسلام حينما انتشر وقام كدين ودولة تناول المصدر الأول للشريعة القرآن الكريم القواعد الكيلة والأسس الثابتة التي يقوم عليها كيان الدولة ولم يتعرض للتفصيلات سواء كان ذلك على الصعيد الداخلي أو الصعيد الخارجي .

فالصعيد الداخلي فيقوم على دعائم وأسس حددها القرآن الكريم العدل في قوله تعسالى " وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل " .

\* والشورى في قوله تعالى " وشاورهم في الأمر " والمساواة في قوله تعالى " إنما المؤمنين أخوة " فالدولة الإسلامية تعتمد في تكوينها على الوحدة الدينية وأن جميع من شملتهم هذه الوحدة هم أمة واحدة وأن اختلفوا في اللغة أو الجنس أو الحكومات أو سائر المميزات القومية لأن وحدة الدين تغلب على كل الفوارق وهو ما اصطلح بتسميته " دار الإسلام " . ولا توجد حدود سياسية أو إقليمية تفصل بين الشعوب التي تدين بالإسلام وولاية الإسلام واحدة وهي تشمل الشعوب والأقاليم

التي تنبسط عليها هذه الولاية ورنيس الدولة واحد في دار الإسلام وإن تعسدد نوابسه فسي مختلف الأمصار ولدار الإسلام جيش واحد "٣٢".

\*\* وإذا كان هذا هو حال الدولة الإسلامية فهل يجب أن تستمر كذلك دولة واحدة يحكمها خليفة واحد فإن مثل هذا القول فيه تجاوز كما يرى د . الغنيمي إذ يقول الله عز وجل " وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما فإن بغت إحداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغي حتى تفيء إلى أمر الله فإن فاءت فأصلحوا بينهما بالعدل واقسطوا إن الله يحب المقسطين " .

فالآبة تفترض انقسام المسلمين إلى وحدات سياسية وما يربط بينهم هو الأخوة الإسلامية "٣٣".

- •• أما على الصعيد الخارجي يقول تعالى " لا ينهاكم الله عن الذين يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم وتقسطوا إليهم إن الله يحب المقسطين . إنما ينهاكم الله عن الذين قاتلوكم في الدين وأخرجوكم من دياركم وظاهروا على إخراجكم أن تولوهم ، ومن يتولهم فأولئك هم الظالمون". وقوله تعالى " يأيها الناس إنا خلقتاكم من ذكر وأنثى ، وجعنناكم شعوباً وقبائلاً لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم " .
  - وقد قسم فقهاء المسلمين العالم إلى قسمين الأول هو دار الإسلام والثاتي دار الحرب .
     دار الاسلام: هي الدار التي يراعي سكاتها أحكام الإسلام .

دار الحرب: يطلق هذا الوصف على الإقليم إذا توافرت فيه شروط ثلائة:

١- يطبق قاتوناً غير القاتون الإسلامي ولا تكون لأحكام الإسلام فيه سبيل .

٣- لا يأمن فيه المسلم أو ذووه على نفسه .

بعض الحنفية يكتفون بالشرط الأول فقط إلا أن الإمام الشافعي فإنه يضيف قسماً ثالثاً هو دار الصلح أو الموادعة أو العهد واستشهد على ذلك بمنح نصارى نجران الأمان وكذلك الوفاق الذي أبرم بينن عبد الله بن سعد والي مصر وبين أهل النوبة "٢٤".

وأجاز الإمام أبو حنيفة الموادعة إن لم يكن بالمسلمين قوة إن الموادعة خير للمسلمين في هذه الحالة لقوله عز وجل " وإن جنحوا للسلم فاجنح لها وتوكل على الله " ويستدل كذلك بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم في المدينة وادعته يهودها كلها وكتب بينه وبينها كتاباً .

إن الشرط الذي ورد لا محل له فالآية الكريمة جاءت على إطلاقها ويظل التقسيم السذي رآه الإمام الشافعي من ثلاث أقسام .

دار الإسلام - دار الموادعة أو العهد - دار الحرب .

اختلف العنماء المسلمين حول أساس العلاقة بين دار الإسلام وغيرها بين الدول دار الحرب :-

\* فذهب فريق إلى دعوة المخالفين للإسلام إلى أن يدينوا به وإما الحرب أي أنها علاقة حرب إمسا حرب فعليه أو حرباً نظرية وإن كان لأهل الحرب حقوقاً في ذمة المسلمين فتلك الحقوق هي احسترام الكرامة الإنسانية في السلم والحرب على السواء والأخوة الإنسانية والعدالة والمعاملة بسامثل فسي نطاق الفضيلة والوفاء بالعهد .

\*\* وتقوم هذه النظرية على أساس فكرة الجهاد في الإسلام و ينظرون إلى الجهاد أنه فرض

لا يحل تركه بأمان أو موادعة إلا أن يكون الترك سبيلاً إليه وهذا اجتهاد قد يكون منسجماً مع زماته وظروفه وليس حكماً تابتاً من أحكام الشريعة الإسلامية "٣٥".

\* ويرى فريق آخر من عنماء المسلمين أن أساس العلاقة بين دار الإسلام وغيرها تقوم أصلاً عنسى السلم فالإسلام يجنح للسلم ويدلل هذا الفريق على آيات الفتال التي ساقها الفريق الأول جاءت مبيئة السبب الذي من أجله أذن في الفتال إما لدفع الظلم وإما لقطع الفتنة وحماية الدعوة "٢٦".

إذ يقول الله عز وجل " وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ، ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتديسة واقتلوهم حيث ثقفتموهم وأخرجوهم من حيث أخرجوكم والفتنة أشد من القتسل ولا تقاتلوهم عند المسجد الحرام حتى يقاتلوكم فيه فإن قاتلوكم فاقتلوهم كذلك جزاء الكافرين ، فإن انتسهوا فسإن الله غفور رحيم وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدين لله ، فإن انتهوا فلا عدوان إلا على الظالمين " وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدين كله لله فإن انتهوا فإن الله بما تعملون بصير " وكذلك الآية الكريمة التي أطلق عليها البعض أية السيف إذ يقول تعالى " وقاتلوا المشركين كافة كسا يقاتلونكم كافة واعلموا أن الله مع المتقين " فالأمر الوارد هنا بالقتال لقاء قتال المشركين للمسلمين أي أنه قتال دفاعي .

فالدولة الإسلامية في علاقاتها مع الآخرين تقوم على مبدأين مبدأ المساواة وذلك بالنسبة للدول التي تقيم معها علاقات صداقة وعهد ولا تحارب دينها " قل يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم ألا نعبد إلا الله ولا نشرك به أحداً ولا يتخذ بعضنا بعضاً أرباباً من دون الله " .

• • مبدأ التبعية في حال اعتداء المخالفين على دار الإسلام وحقها في البقاء وهذه السدول و الجماعات فهنا السنتمان شرها يستوجب وضع هذه الجماعات تحت نظام التبعية .

أما الإقليم الإسلامي إذا انفصل عن دار الإسلام فيرى الإمام الشافعي أنه يغدو دار حرب أما الإمام أبو حنيفة فيرى أن الإقليم المنفصل لا يصبح من دار الحرب إذا كان مجاوراً لدار الحرب أمسا إذا كسان يفصل بينه وبين دار الحرب إقليم إسلامي فإنه يظل على وضعه كدار إسلام "٢٧".

فالإسلام ينبذ فكرة السيطرة وفكرة الخضوع في الشنون الدينية وفي الشنون الدنيوية معساً. ففي نطاق العقيدة الدينية لم يقم سلطة وسيطة بين الخالق والمخلوق وفي شنون الدولة يقوم علسى العدل والشورى والمساواة ومع الدول الأخرى يقوم على السلم ونبذ القوة وعدم إخضاع الآخريسن لسيطرته . وقام على أساس تحرر الفرد وتحرر المجتمع من مبدأ السيطرة والخضوع الذي كان سائدا واستبدل بالمسيطرة والخضوع العدالة والشورى والمساواة قواعد كلية ومبادئ عامة تصلح لكل زمان ومكان وما رووا به أهل سمرقند في عهد عمر بن عبد العزيز إلا برهان واضح لما كاتت عليه علاقة المسليمن بغيرهم . من من البرسان من من راوي من المراح من المراح من المراح الم

أماع المرحمة المرادات المراد المراد المراد المراد المرد الم

ما بدیل آن از سیلام الزیرنصه مسیا تترید نسیر میزوم بد صر شیخار انغ دیلی

# قائمة الهوامش

- ١- د. محمد سلام مذكور أصول الفقه الإسلامي دار النهضة العربية القاهرة ١٩٧٥ ص ٩٥.
  - ٢- د . محمد سلام مذكور المرجع السابق ص ١١٠ .
  - ٣- محمد على السايس تاريخ الفقه الإسلامي مكتبة صبيح ص ٣١ .

وانظر الشيخ محمد الخضري - تاريخ انتشريع الإسلامي - المكتبة التجاريسة ١٩٦٠ ص ١١٣ . إذ يعرف الاجتهاد : بذل الجهد في استنباط الحكم الشرعي مما اعتبره الشارع دليلاً وهو كتاب الله وسنة نبيه وهو نوعان : الأول أخذ الحكم مِن ظاهر النصوص والثاتي أخذ الحكم من معقول النص .

- ١- د . عانشة راتب مشروعية المقاومة المسلحة دراسات في القسانون الدولي الجمعيسة المصرية للقانون الدولي القاهرة ١٩٧٠ ص ٢٠٩ .
  - ٥- د . عانشة راتب المرجع السابق ص ٢١٠ .
- ٣- د . محمد الحسيني مصيلحي حقوق الإنسان بين الشريعة الإسلامية والقانون الدولسي دار
   انتهضة العربة ١٩٨٨ ص ٢١ .
  - ٧- أعمال النهضة العربية المتحدة في ميدان حقوق الإنسان-المجلد الأول-الأمم المتحدة ص٥٢٠.
- ٨-د. عمر اسماعيل عبد الله تقرير المصير السياسي للشعوب في المؤسسة الوطنية للكتساب الجزائر ١٩٨٦ ص ٧٥.
  - ٩- د . صلاح الدين عامر قانون التنظيم الدولي النظرية العامة ١٩٨٤ ص ٢٦٣ .
    - ١٠-د . عمر اسماعيل عبد الله المرجع السابق ص ٧٧-٧٧ .
      - ١١-د . محمد الحسيني مصيلحي المرجع السابق ص ٢٢ .
        - ١٠١ د . عائشة راتب المرجع السابق ص ٢٠٩ .
- ١٣-د . محمد عبد الله دراز المجلة المصرية للقانون الدولي- المجلد الخامس سنة ١٩٤٨ ص ١
   وما بعدها .
  - ١٤- ابن خلدون مقدمة دار الكتب العلمية الطبعة الرابعة ١ص ٢٧٠ .
  - ٥١-د . مصطفى الرافقي الإسلام نظام إسلامي دار الحياة بيروت ١٨٩ .
    - ١٦-د . محمد عبد الله دراز المرجع السابق ص ٦ .
- ١٧- شرح السيد الكبير محمد بن الحسن الشيباتي إملاء محمد بن أحمد السرخسي تحقيق د . صلاح الدين المنجد القاهرة ١٩٧١ . ح ١ ص ٧٩ .
  - ١٨- الكامل في التاريخ لإبن الأثير ج ٥ ٢٢ .

- ١٩ الكامل في التاريخ المرجع السابق ص ٧٥ .
  - ٢٠- المبسوط ج العاشر ص ٣١ .
- ٢١- شرح السيد الكبير المرجع السابق ص ٧٨ .
- ٢٢- د . طلعت الغنيمي –أحكام القاتون الدولي دار النهضة العربية القاهرة ١٩٨٦ ص ١٠٦.
- ٢٣- د. طلعت الغنيمي-الأحكام العامة في قانون الأمم-التنظيم الدولي منشأة دار المعارف ص ٩٤٠.
  - ٢٤- د : طلعت الغنيمي المرجع السابق ص ٢٤ .
  - ٥١-د . حامد سلطان المرجع السابق عن الشيخ عبد الوهاب خلاف .
  - ٢٦- الشيخ محمد أبو زهره المجلة المصرية للقانون الدولي سنة ١٩٥٨ ص ٥٥.
    - ٢٧- د . طلعت الغنيمي المرجع السابق ص ٥٢ .

#### الخالصة:

إن حق تقرير المصير ظل عبارة عن مبدأ سياسيا لم يرق إلى أن يصبح مبدأ قانونيا ملزما إلا في ظل ميثاق الأمم المتحدة نتيجة لظروف ومعطيات دولية أدت إلى تكرسيه وتحديد مفهومه وذلك من خلال القررار ١٥١٤ لعام ١٩٦٦.

ويتمثل مفهوم حق تقرير المصير بأن جميع الشعوب لها حقاً ثابتاً في الختيار نظامها السياسي والاقتصادي والاجتماعي ومركزها الدولي دون تدخل أجنبي وبهذا فإن حق تقرير المصير يشمل جانبين داخلي وآخر خارجي. أي أنه برتكز على نقطتين:

الأول: وجود شعوب خاضعة للاستعمار الأجنبي وسيطرته.

الثاني: يتمثل في تمكين الشعوب من التعبير عن مستقبلها.

أما الظروف النولية التي أنت إلى استقرار حق تقرير المصير فهي:

- السياسة الاستعمارية التي انتهجتها بعض الدول تجاه بعض الشعوب الأخرى.
- الاعتراف بحق الشعوب في تقرير مصيرها تزامن مع تحريم استخدام انقوة في العلقات الدولية.
- من أجل استقرار المجتمع الدولي وحفظ السلم والأمن الدوليين والاستفادة من تجربة المجتمع الدولي بترجمة ذلك إلى قواعد قانونية تعمل على هذا الاستقرار حق تقرير المصير تحريم استخدام القوة لجميع الشعوب الحق في الحرية في ممارسة سيادتها.
  - إن وجود الاستعمار يحول دون التتمية الاقتصادية.

من خلال ما رأينا بالنسبة لحق تقرير المصير وفقاً لمفهومه في القانون الدولي المعاصر فإن التساؤل يثور حول وجود هذا المفهوم في التسريعة الإسلامية فإننا نستعرض موقف التشريعة الإسلامية من استخدام القود في مواجهة الشعوب الأخرى.

- ١٩ انكامل في انتاريخ المرجع السابق ص ٧٥ .
  - . ٢- المبسوط ج العاشر ص ٣١.
- ٢١ شرح السيد الكبير المرجع السابق ص ٧٨ .
- ٢٢- د . طلعت الغنيمي أحكام القاتون الدولي دار النهضة العربية القاهرة ١٩٨٦ ص١٠٦.
- ٣٣- د. طلعت الغنيمي-الأحكام العامة في قانون الأمم-التنظيم الدولي منشأة دار المعارف ص ٩٠٠.
  - ٢٠-د: طلعت الغنيمي المرجع السابق ص ٢٤.
  - ٥٠- د . حامد سلطان المرجع السابق عن الشيخ عبد الوهاب خلاف .
  - ٢٦- الشيخ محمد أبو زهره المجلة المصرية للقانون الدولي سنة ١٩٥٨ ص ٥٥.
    - ٢٧- د . طلعت الغنيمي المرجع السابق ص ٥٢ .

فالحرب في الإسلام ضرورة لا يتم اللجوء إليها إلا بعد استنفاذ كافة الوسائل الأخرى والباعث على الحرب في الإسلام هو رد الاعتداء فيجب أن يخير المقاتلين بين ثلاثة أمور الإسلام - العهد - القتال.

فالنتائج التي ترتبت على انتصار المؤمنين ليست استعمار الشعوب ولا أكل خيراتها ولا انتهاك ترواتها ولا إذلال كرامتها وإنما نشر السمو الروحي ونشر العدالة الاجتماعية ومكافحة الشر والفساد وتصديقاً لقوله تعالى: "الذين إذ مكناهم في الأرض أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ولله عاقبة الأمور "الحج ٤١.

إن الإسلام هو دين ودولة تناولت الشريعة الإسلامية القواعد الكلية التي تقوم عليها الدولة الإسلامية.

فعلى الصعيد الداخلي تقوم على العدل والشورى والمساواة.

أما الصعيد الخارجي فالتعاون هو أساس العلقة بين شعوب الأرض على الختلاف مشاربيم.

وإن كان علماء المسلمين يقسمون العالم إلى قسمين دار الإسلام، دار الحرب وان كان الإمام الشافعي يضيف قسماً ثاتثا وهو دار الموادعة أو العهد وبالتالي هناك من يرى أن علقة المسلمين بغيرهم هي علاقة الحرب أو الدعوة إلى الإسلام أو الحرب ويرى فريق آخر أن أساس العلاقة هو السلم.

وتتخذ هذه العلاقة إما المساواة مع غيرها أو التبعية لاستتمان شرها.

فالإسلام ينبذ فكرة الخضوع والسيطرة فالدولة الإسلامية دولة عقائديسة وأمة الإسلام أمة واحدة حتى ولو كانوا ينتمون إلى عدة قوميات يجمعهم الانتماء إلى الإسلام. ومن ثم ثم ثم تثر مسألة القوميات في عهد الدولة الإسلامية ومع غيرهم من الديانات الأخرى فقد أبرم المسلمون عهوداً مع اليهود ومع النصارى مما يدلل أن الإسلام لا يرفض مبدأ تقرير المصير وما حادثه سمرقند الأخير إلا دليل على ذلك.

#### { بسم الله الرحن الرحيم }

# الإسلام .. وحقوق الإنسان .. ومنع التمييز دراسة موجزة في المنهج والمضمون د. أحمد كمال أبوالمجد

تقع هذه النخبة المتميزة من العلماء والخبراء فى خطأ علمى وتقصير عملى جسيم إذا هى قصرت أبحاثها ومناقشاتها على استعراض شكلى لنصوص الإعلان العالمى لحقوق الإنسان ، ومقارنتها بنظيراتها فيما قد يكون بين يديها من نصوص البرامج القليلة التى جرت صياغتها حديثا لما يسمى "إعلانسات اسلامية لحقوق الإنسان" ذلك أن مثل هذا الجهد وإن كان لايخلو من فائدة وإلا أنه يتجاهل حقيقة كبرى تتصل بقضية حقوق الإنسان ، وهى قضية موقع تلك الحقوق من البنية الأساسية للتقافات الإنسانية المختلفسة ، فضلا عن تجاهله وموضوعيا على أساس نصوص دينية مقدسة تشكل مصدر إلزام أساسى ذى طبيعة أخلاقيسة وقانونية لأبناء تلك الحضارة .. كما تشكل و بالتالى و أحد المحددات الرئيسية لطبيعة ونطساق الحريسات والحقوق داخل تلك الحضارة ..

وفى تقديرنا أن إغفال بعض الحقائق الكبرى التى تؤثر - بالضرورة - فى منهج البحث من شانه أن يحول علميا وعمليا دون تحقيق النتائج المبتغاة من جانب الحاضرين جميعا .. وهى نتائج تستهدف تحقيق إتفاق "بين المنتمين للحضارات المعاصرة المختلفة حول عدد من الحقوق والحريات الأساسية ، إتفاقا يكفسل مزيدا من الإعتراف بتلك الحقوق والحريات ، ويوفر لها عالميا مزيدا من الضمانات وآليسات الحمايسة .. وبدلك يتحقق هدفان إنسانيان لبيلان .. أولهما .. إحترام إنسانية الإنسان وحماية هذه الإنسانية فى أخسص وأهم مقاصدها ، والأخر .. تحقيق تعايش وانسجام بين الثقافات المختلفة بهايجاد أساس أخلاقي وقسانوني مشترك يمكن أن يتسع معه ، وبسببه ، نطاق التعاون والإعتماد المتبادل بين أبنساء تلك الحضارات .. وبسبب ذلك فإنني لا أستطيع أن أتحدث هكذا بغير مقدمات عن مكان "عدم التمييز بصوره المختلفة في هذا اللقاء معالم المنهج البحثي الذي ألتزم به وانطلق منه .. وأجدين - مضطرا - في سبيل توضيح هسذا في هذا اللقاء معالم النهج البحثي الذي التول من بحثي موجها الى ضبط معالم هذا المنهج ، إذ بهذا وحده يمكن أن يكون للقسم الناين من البحث وهو المتصل مباشرة بموضوع منع النمييز Non-discrimination بعض الفسائدة في إطار أهداف هذا اللقاء ..

وأبدأ حديثي عن المنهج بتقرير صريح مؤداه أننى أتفق مع الباحشة المتخصصة الأسستاذة / آن البزابيث ماير ، وهي معروفة تماما لجميع الباحثين المتخصصين فى حقوق الإنسان فى الغرب والشسرق ، فى بعض ما أوردته من ملاحظات نقدية لمنهج أكثر الباحثين فى حقوق الإنسان فى الشرق والغسرب ، ومسن ناحيتى فإننى أوجز نقدى لهذا المنهج فى ملاحظتين اثنتين :

الأولى: أن كثيرا من الباحثين فى حقوق الإنسان من المسلمين لايزالون يمارسون منهجا ينقصه التحديد مكتفين بالدفاع العام عن موقف الإسلام من تلك الحقوق والحريات .. ومترددين طويلا فى التوقف عنسه جوهر إشكالية بناء علاقة محددة بين الإسلام فى بنائه الأخلاقى ونطاقه القانوي من ناحية ، وبسسين مجمسل حقوق الإنسان ، كما تمت صياغتها فى المواثيق الدولية الحديثة ، وكأن القضية الحقيقية فى نظرهسم هسى اثبات سمو الحضارة الإسلامية وسبق المسلمين لسائر الأمم والشعوب فى إقرار حقوق الإنسسان وتوفير الحماية الفعالة والكافية لها . إننى أتفهم تماما أسباب هذا الموقف فى ضوء ما يتعرض له الإسلام والمسلمون و عصرنا - من حملات واسعة النطاق تشوه صورقم وتستعدى العقل الغربي والسلوك الغربي ضد كل ماهو مسلم أو منتسب للثقافة الإسلامية ، ولكن الأبحاث العلمية فى ميدان حقوق الإنسان ينبغى عليها أن تتجاوز كثيرا اعتبارات هذا الدفاع لتقدم بيانا موضوعيا يكشف للمسلمين وغيرهم على السسواء عسن حقيقية موقف الإسلام من تلك الحقوق وعما تستطيع الثقافة الإسلامية أن تقدمه للعالم من خدمات حقيقية ينتفع كما الناس جيعا .

النانية: أن أكثر الباحثين في حقوق الإنسان من غير المسلمين لايتوقفون - بالجدية الواجبة - عند جوهسر الإشكالية التي يواجهها الباحثون المسلمون - والمسلمون عموما - حين يطلب منهم أن يزرعوا في ثقافتهم وحضارةم وحياقم اليومية منظومة أخلاقية وقانونية نشأت وتطورت داخل حضارة أخرى لاتنطلق مسن مسلمات دينية مقدسة ، ولاتعترف بشرعية وقدسية النصوص الدينية حين تتصل بالقضايسا الاجتماعية والقانونية .. وفي إطار "الإستخفاف" بحذه الإشكالية يميل أكثر الباحثين مسن غسير المسلمين الى دعوة المسلمين دعوة صويحة وسافرة إلى إصلاح ثقافتهم !! وتطوير شريعتهم !! إصلاحا جذريا يقطعهما عسن أصولهما الفكرية والأخلاقية الكبرى .. ونسى هؤلاء أن مثل هذا الإصلاح والتطوير - حتى إذا تم علسى المستوى الشكلي والنظري من جانب بعض الباحثين والخبراء - فإنه يظل عملا فكريا شكليا خالصا .. ويظل ضئيل القيمة والتأثير على جموع المسلمين وغالبية علمائهم وباحثيهم لافتقاده أهم وأخطر عنساصر القبول والفاعلية ، وهو عنصر " الشرعية النقافية " التي لا تتحقق إلا بعد التبت من ارتباطه بأصول النقافة

الإسلامية وانطلاقه من منطلقاتها الأساسية، إن النتائج الغريبة التى توصل اليها بعض الغلاة من الباحثين في هذا الميدان أمثال محمود طه في السودان أو النعيمي في كتاباته ومؤلفاته أو بسام طيبي في دراساته وأبحاثه العديدة المشورة قد تكون لها طرافة علمية ، وقد تصدر عن منهج تحليلي يقترب من المناهج السهائدة في الغرب في عصر الحداثة ومابعد الحداثة .. ولكنها – من الناحية العملية التي ينبغي أن تشغل المهتمين بحقوق الإنسان – نظل جهدا عقيما الإفتقار بعض الحلول التي نادوا بها إلى "الشرعية الثقافية الإسلامية" أو ما يمكن أن نسميه إسلامية المنهج والمضمون The Islamicity of Methodology and content .. ولا أدرى كيف يتصور كاتب وباحث متخصص مثل بسام طيبي أن دعوته إلى إبعاد "الشريعة الإسلامية" عن التدخل في ميدان حقوق الإنسان ، أو إلى إسقاط الالتزام بالأصول النصية والتاريخيه حين يتصهل الأمسر بتلك الحقوق .. يمكن أن تلقى صدى مناسبا وفعالا داخل التيار العريض للثقافة الإسهامية ، أو بسين أكشر الباحثين وعيا بقضية حقوق الإنسان ، وحرصاً على حمايتها ، وإيمانا بضرورة تدويلها ..

إن من المستحيل - فى تقديرى - تقديم خدمة حقيقية لقضية حقوق الإنسان ، على المستويين النظرى والعملى ، بغير التزام دقيق "بالشرعية الثقافية الإسلامية" بحيث تنطلق الرؤى والمقترحات مسن داخل "التصور الإسلامى" للحياة ، لا من خارجه .. وإلا قوبلت تلك المقترحات والرؤى باحد أمريسن لايخدم أى منهما قصة تدويل حقوق الإنسان ، ومحاولة غرسها فى جسم الحضارات المختلفة المعاصرة .. الأمر الأول : التظاهر بقبول تلك المقترحات ، مع التكر لها عمليا ، وممارسة نوع من "العصيان" تجاه محاولة غرسها فى الواقع الاسلامى . الأمر الثانى : استئارة روح المقاومة الثقافية المعلنة مخاولات "الفرض" النقافى من جانب الأخرين خصوصاً حين تتخلى تلك المخاولات عن الكياسة واللياقة وإظهار احسرام الأخرين .

وفى الحالتين تظل قضية "حقوق الإنسان" حائرة بين ثقافات محلية لاتتسع لهــــا إتســـاعا كافيـــا، ومواثيق دولية فى نشأتها ومنطلقاتها .. ولكنها حبيسة نفسها ، غير مكفولة بقبول مجتمعى دولى .. يوفر لهـــا القدر الضرورى من الإحترام ويكفل الفاعلية للأليات التى قد يقيمها النظام الدولى لحراسة تلك الحقـــوق وضمان الإلتزام بحمايتها واحترامها .

وبعد هذا كله .. فلا يمكن أن ننسى ، ونحن نبدأ أعمال هذا اللقاء .. أن من الخطأ الجسيم علميا أن نمضى فى مناقشاتنا قبل أن نضع تلك المناقشات حول حقوق الإنسان فى السياق الزمنى المعساصر The بايحمله هذا السياق من عناصر مؤثره على تلك المناقشات ، ومؤثرة ، من قبل ومن بعد ، على واقع ومستقبل حقوق الإنسان .

إن السياق Context الذي تجرى فيه مناقشة حقوق الإنسان متزامنـــة مــع الاحتفــال بــالعيد الخمسيني للإعلان العالمي سياق تظهر فيه العناصر التالية التي أرى في عرضها مدخلا منطقيــــا وضروريــا لأبحاثنا كلها:

أولا : التوجه المطرد ، والمتسارع نسبيا ، نحو العولمة Globalisation .. وهو توجه من شأنه أن يضمع الثقافات وأتباعها وجها لوجه ، في تواصل تاريخي حتمي وغير مسبوق .. وهذه العولمة يمكـــن أن تـــأخذ سبيلها في الميادين الإقتصادية والسياسية بقليل من المشاكل والصعوبات. أما في المجال الثقافي فسبان الأمسر يغدو أكثر صعوبة واشد تعقيدا .. وقد لا يحقق في النهاية اكثر من تحريك حوار ثقافي يتم فيــــــ تــــفهم الآخر واستيعاب خصوصية موقفه ، والاحساس بضرورة إيجاد صيغة تعايش مناسبة Modus vivendi بين تلك الثقافات مع بقائها منعزلة ومنحازة داخل "حوزة ثقافية" خاصة بما . ولكنه قسمد يعسني كذلسك تعجيل السعى نحو إيجاد نوع من العالمية Universality لبعض العناصر المشتركة بين هذه الثقافات ، وهو ما دعا اليه أمثال هانزكون حين نادى بأخلاقيات عالمية نجتمع متعــولم global ethics for a global society ومانادي به كذلك إيميتاي إتيزيوني من جامعة جورجيا تاون في كتابه القــساعدة الذهبيــة she golden rule وهو عين مايدعو إليه كثير من الباحثين المسلمين حين يؤكدون وجود عنـــاصر مشـــركة عديدة بين النقافة الإسلامية والثقافة الغربية بغض النظر عن إختلاف المداخل التاريخيه ، وتبـــاين مصـــدر المنطلقات الأساسية .. إذ ليس إختلاف المصدر مؤديا بالضرورة إلى إختلاف المضامين وتناقضها واستحالة التوفيق بينها .. وهذه حقيقة يعرفها عن خبرة ويقين المستغلون بالدراسات المقارنسة وخصوصا الخسراء المتخصصون في "القانون المقارن" ، فكم من حلول عملية متماثلة أو على الأقل متشابحة أعظم التشمابه توصلت اليها الشرائع اللاتينية والانجلو سكسونية والشريعة الإسلامية رغم اختسلاف النشسأة والمسار التاريخي لكل منها ، وإختلاف مصدر المنطلقات الاساسية بين النظامين الغربيـــــين (اللاتيـــني والانجلـــو سكسوبي من ناحية ، والشريعة الإسلامية ذات المصدر الالهي الموحى به من ناحية أخرى .

الأخيرة ، وبشانر المواجهة بين الثقافات المختلفة ، قد دفعت أصحاب كل حضارة الى الدخول في عمليات الأخيرة ، وبشانر المواجهة بين الثقافات المختلفة ، قد دفعت أصحاب كل حضارة الى الدخول في عمليات متصلة من عمليات "التأمل الداخلي وإعادة النظر" في كثير من عناصر تراثها الثقافي .. ومسن ثم فنحسن لانستطيع أن نتحدث اليوم عن "الحضارة الغربية" أو عن "الحضارة الإسلامية" كما لو كان كل منها كيانا ثابتا جامدا قد وصل الى نهايته أو إلى نهاية التاريخ .. وإنما نحن إزاء كيانات ثقافية في حالة حركة داخليسة نشطة واستعداد نسبي لإعادة النظر في العديد من التصورات التقليدية ومناهج الحركة المعتادة داخل تلسك الكيانات ، ومن شأن هذه "الحالة" فتح مزيد من الأبواب أمام "البحث عن المشترك" والعناصر الجامعية الموحدة أو المقربة بعد أن كان شعار الأربعين سنة الأولى التي تلت وضع الإعلان العالمي ، هو البحث عسن الخصوصية particularity وتأكيدها والتوسع في الاهتمام بحا إبقاءا على ذاتية الوجود الثقاف والهوية الحضارية Cultural identity .

ويخطىء أشد الخطأ فى حق العلم، وحق حقوق الإنسان، وحق قضية التواصل الثقسافى، مسن لايرون فى الواقع الاسلامى المعاصر إلا ظواهر التشدد والحرفية ورفض الآخرين .. إذ إلى جوار هذا التيار الذى قد يكون عالى الصوت، واضح النبرة، ينمو داخل الجسم الكبير للحضارة الإسلامية تيار يتمسيز بحزيد من الثقة بالنفس، ومزيد من إدراك عالمية الحقيقة، وإنسانية الثقافة، وإتساع الإسسلام عقائديا وعمليا للأخرين، والإيمان بأن الحلق كلهم عيال الله، وأن التنوع والإختلاف مدخل للتعسارف وليسس ذريعة للتنافر والرفض ومحاولة الاستئصال .. كما ينمو لدى كثير من الغربيين خصوصا من الباحثين الذين اتيحت لهم معرفة مباشرة للإسلام والمسلمين، إحساس بجوهر إشكالية "التطور الثقسافى والتشسريعي" فى مجتمع تحكمه بغض النظر عن شعارات حكوماته – قيم ورؤى وأحكام تشريعية مستمدة مسمن كتساب مقدس ووحى لايتصور التمرد عليه .. وتنمو لديهم – نتيجة لذلك – روح أكثر إنصافا وأكثر تفسهما، وأكثر قدرة على إيجاد همزة الوصل بين هذه الثقافة الإسلامية والثقافة الغربية السائدة والتى صدر فى ظلها الإعلان العالمي لحقوق الإنسان وسائر المواثيق الدولية التي وضعت خلال السنوات الخمسين التي تلت .

ثالثا: أننا نشهد ظاهرة حديثة نسبيا وإن لم تكن غريبة على تاريخ العلاقات بين الشعوب ، وهى ظاهرة تسييس الجهود الدولية لحماية حقوق الإنسان .. نتيجة إنفراد قوة سياسية واحدة بقيادة العسالم داخسل المنظمات الدولية وخارجها .. ولا أريد أن أتوقف طويلا عند هذه الظاهرة أو محاولة رصد مظاهرها وتحليل آثارها .. وإنما حسبي أن أشير الى أن زيادة هيمنة قوة سياسية واقتصادية واحدة في المجال الدولي قد

سهل عملية تدويل حقوق الإنسان – من ناحية – حين عجل بانحيار الحدود التقليدية بين مهاهو "محلسى وداخلى" وماهو "دولى" يدخل فى نطاق التدخل الشرعى لمؤسسسات المجتمع الدولى .. ذلك فى ذاته ومن زاوية حماية حقوق الإنسان – خير وتقدم ..

ولكن تسيس هذه الظاهرة من شانه أن يسجعل التدويل تدويلا مشبوها وغسير اصيل psudo – internationalisation وأن يصوره فى نظر الأخرين على أنه صورة من صور التدخل غير المشروع لفرض رؤية ثقافية خاصة أو خدمة مصالح سياسية واقتصادية لدولة معينة على حساب غيرها ، ولقد أدى هذا أن صار المجتمع الدولى ، وصارت القوى السياسية صاحبة التأثير الأكبر فى الحياة الدولية تتعامل مع حقوق الإنسان تعاملا منحازا تكيل فيه بأكثر من مكيال واحد .. وأنه كثيرا مسايتخذ هاية حقوق الإنسان ذريعة للتدخل فى المجالات الداخلية للدول سعبا لتحقيق أهداف لاصلة لها بتلك الحقوق .. خصوصا حين يجعل من رؤية إحدى الثقافات معيارا يزن به مايجرى داخل مجتمعات تخالف فى القوى المتدخلة فى رؤيتها الثقافية ومنظوماتها الأخلاقية والقانونية ..

رابعا: أن الاستقراء والتحليل العلمى المجايد لحالة حقوق الإنسان فى العالم يكشف عن مفارقات تتجساوز حدود التقافات بين الموقف المعلن عن تلك الحقوق ، والمعبر عنه عادة فى نصسوص دستورية وقانونيسة ومواثيق وإعلانات سياسية .. وبين الموقف الحقيقي المتمثل فى القدر المتاح من تلسك الحقوق والنطاق المأذون به لممارستها .. ومدى الحماية الفعلية التي تتمتع بحا تلك الممارسة . وهذه المفارقة بين الموقف المعلسن والحقيقة الاجتماعية المعاشة .. ظاهرة إنسانية عامة نجدها فى الغرب كما نجدهسا فى الشسرق .. ونسرى مظاهرها فى ظل الحضارات الدينيه مثل الحضارة الإسلامية .. كما نرى تلك المظاهر فى ظلسل المتقافسات العلمانية التي لايقيد حركتها التزام دينى بنصوص مقدسة .. ومن ثم لايجوز أن تقلقنا المفارقات الكبيرة التي نراها فى مجتمعات مسلمة معاصرة بين الموقف المعلن من حقوق الإنسان .. وبين الحقيقة المعاشة التي تحسد وحده يحيا الناس ، وأن الإسلام ليس المؤثر الوحيد فى حياة المسلمين ، فهم بشر كسائر البشر ، يخضعون المنواميس الكونية والاجتماعية ، ويتفاعلون تأثيرا وتأثرا مع الظواهر السياسية والاجتماعية والاقتصاديسة والمبيئية .. ومن ثم فسقد تكون "حالة" حقوق الإنسان فى بعض تلك المجتمعات نتاج اسسباب وعوامسل لاتتصل بالإسلام ولادخل لد فى شألها ..

هذا ، إيها السادة هى المقدمات الضرورية التى تكون الجزء الأول من هذا البحث ، وهى – كما رأيتم – تحاول وضع مشكلة حقوق الإنسان ، وقضية المساواة وعدم التمييز بصفة خاصة فى السمياق الزمنى المعاصر بمكوناته العديدة التى اشرنا الى مانراه أهمها وأكثرها تأثيراً .

#### الجزء الثانى – المساواة وعدم التمييز في الثقافة والشريعة الإسلامية :

ليس من شك فى أن قضية حقوق الإنسان وحرياته قضية ثقافية وقانونية فى آن واحد .. ذلسك أن القيمة التي يضفيها مجتمع إنسانى ما على حقوق الإنسان وحرياته هى جزء ومكون أساسسى مسن ثقافته ومنظومتها القيمة .. ويظل صحيحا بعد ذلك أن صياغة تلك الحقوق ومنحها حماية عملية فعالة .. وإلزام الدولة والأفراد باحترامها .. هى – فى المقام النهائى – قضايا قانونية ودستورية ..

لذلك كان طبيعيا أن يكون تحديدنا لمكان تلك الحقوق فى ظل التصور الاسلامى تحديدا مزدوجـــــ، يرتبط فى جزء منه بمضمون الثقافة الإسلامية ونظرها الى الإنسان .. ومصالحه .. وعلاقاته .. ويرتبـــــط فى جزء أخر منه بالشريعة الإسلامية وموقفها المحدد من تلك الحقوق والحريات .

وفى خصوص الثقافة الإسلامية نسجل أمرين ، كما نسجل أمورا أخرى فى خصصوص الشريعة الاسلامية ..

وبتسجيل هذه الأمور كلها ينقشع أكثر الضباب الذى يحيط بقضية حقوق الإنسان ، وقضية المساواة بصفة خاصة فى ظل الثقافة الإسلامية والشريعة الإسلامية .. ويبدو الأفق أكثر وضاءة ، كما يبدو مستقبل الحقوق والحريات أكثر اشراقا .. وأدعى للتفاؤل الموضوعى ..

وفى خصوص الثقافة الإسلامية ، والشريعة الإسلامية نقرر أن الأطار المرجعى الذى لاخلاف عليمه فى تحديد معالم الثقافة وأصول الشريعة يتمثل اساسا فى "الوحى" ، المتلو منه قرآنا ، والمأثور منه رواية عسن النبى (ص) .. ومايجاوز هذين المصدرين يظل بابا واسعا لتعدد الرؤى وتجدد المواقف .. كما يظل مصدرا هاما من مصادر استجابة الشريعة الإسلامية لما لاينتهى من الظروف المتجددة باختلاف الأزمنة والأمكنه والأحوال ..

ولاشك أن نظرة الإسلام إلى الإنسان - كما هو الشأن فى كل ثقافة السانية - هسى المدخل الصحيح لفهم موقفه من حقوق ذلك الإنسان .

وخلافا للتبسيط الشديد الذي يقفز إليه بعض الباحثين مقررين – هكذا بلا سند – أن القــــرد في نظر الإسلام مجرد تابع ذليل للجماعة أو الدولة .. نرى النصوص القرآنية الواضحة تؤكد في شأن الإنسان حقيقتين كبيرتين :

الأولى: أنه مخلوق مكرم ، مفضل عند الخالق على العالمين ، وتكريمه ليس مرتبطا بحالة من حالاته العارضة كاللون أو الجاه أو السلطة ، أو حتى الدين .. وإنما هي مرتبطة بانسانيته وحدها .. وهو موقف يكشف عنه في سهولة تامة وعلى نحو مباشر نص الأية الكريمة :

"ولقد كرمنا بنى آدم" .. فالتكريم إذن موجه إلى بنى أدم وليس للمسلمين وحدهم .. ولا للعرب وحدهم .. ولا للعرب وحدهم .. ولا لأمة دون أمة .. ومن هذا التكريم تتحدد مكانة الإنسان فى الثقافة الإسالامية ، وفى الشريعة الإسلامية على السواء بحيث يمتنع المساس بحرياته المختلفة وحقوقه على جسمه وعرضه وسمعته وماله وحريته ، إلا على سبيل الإستثناء المطلق الذى تفسره وتبرره اعتبارات تتصل بحقوق الأخريس أو ببعض الحقوق الأساسية للجماعة .

الثانية : أنه محلوق مسئول ، مخاطب بتكاليف فردية واجتماعية ، ومن هذه التكاليف الاجتماعيسة مجموعة الواجبات التي تحدد علاقة الفرد بالأفراد الأخرين .. وتلزمه باحترام دمائهم وأموالهم وأعراضهم وحقهم في الخصوصية .. وهذا النوع الأخير من الواجبات هو الذي تتولى "الشسريعة" تنظيمه وضبط حدوده ، بما يفتح الباب لتقرير "حقوق" أولئك الآخرين على ماسنبينه .

وقد تمثل هذا الإنباه الخاص لفكرة المسئولية فى نظرة الإسلام كلها إلى الحقوق والحريات ، فهمى واجبات دينية وقانونية ملزمة للمخاطبين بها ، وهو إلزام يؤدى الى مطالبتهم بأدائها للآخرين ، مما يشكل فى النهاية ضمانا عمليا لحقوق أولئك الآخرين ويكشف عنه هذا التوجه الذى يكاد الإسلام ينفرد به أنسه أكثر النصوص القرآنية التى تحدثت عن الحقوق قد تحدثت عنها من زاوية "واجبات" المكلفين بآداء الحقوق الى أصحابها .

وإننا تأخذنا الدهشة والعجب حين نرى علماء محققين في الغرب أو مسلمين علماء في الشرق يهونون من قيمة الفرد ومكانه داخل الجماعة .. ذاهبين إلى أن الإسلام يرفع الدولة وحكامها مكانا عليا ويلزم الفرد بالانطواء والانكماش لحساب الدولة وسلطالها .. وينسى هؤلاء حقيقة علمية كبرى هي أن مهمة الثقافات في عناصرها الفكرية والقيمية إنما تنحصر في إضفاء قيمة معينة على أوضاع معينة .. وفي تقرير مبادىء عامة قد يظل تقريرها قائما في صورة جنينية أو بدائية حتى يأتى التطور الاجتماعي والعلمي بصيغ ونماذج وأبنية تتأطر بها تلك المبادىء وتتخذ أشكالا خارجية مركبة ومتطورة .. وهانا مايسميه الفقية الفرنسي الشهير / فرانسوا جيني المقابلة بين العلم science والصياغة ومتطورة .. وهانية أكثر الأجيال المنتمية لثقافة معينة أن تتناول جواهر مبادئها وأصول أنظمتها ، وأن تواليها – تباعا – بأبنية أكثر تركيبا وصيغ أكثر كفاءة وفاعلية .. وينبغي أن نتذكر دائما أنه إذا كانت الأفكار والمبادىء يمكسن أن تتقرر وأن تعلن بصورة كاملة منذ اليوم الأول لمولد ثقافة من الثقافات ، فإن الصيغ والتراكيب التي تقوم على تلك الأفكار والمبادىء تتطور تباعا نحو مزيد من الدقة والأحكام والكفاءة .

ولاشك أن الإطار المرجعي للثقافة والشريعة الإسلامية قد قرر تكريم الإنسان ، ورعاية حقوقـــه وحرياته .. واعتبرها أمورا ملازمة لانسانيته .. وبقى أن يتابع المسلمون مسيرة احترام تلك الحقوق وكفالة تلك الحريات وأن يقيموا التراكيب والأبنية القادرة على حمايتها وحراستها وضمـــان احـــترام الدولــة والأخرين لها ..

أما الشريعة الإسلامية .. فإننا نقرر فى شألها أمراً نراه مدخلاً أساسيا لتحقيق مايسعى إليه أنصار حقوق الإنسان والحريصين على تدويلها من زرع تلك الحقوق والحريات فى النسيج الثقافى للحضارات المعاصرة .

الشريعة – فيما نرى – ويرى كثير من العلماء المتخصصين ليست هى الفقه .. وإنما الفقه هو عمل العلماء المتخصصين فى تفسير نصوص القرآن والسنة واستخلاص الأحكام القانونية من أدلتها الجزئيسة .. والفقه بهذا جزء من مسيرة انسانية متطورة لا نهاية لتطورها .. وهو تطور له شقه الإنسساني الواضح ، وللعقل فيه دور رائد كبير ، وللمنطق النظرى والعملى دور أساسى فى إرساء منهج الاستدلال والاستنباط والتجديد فى إطار قواعده الكلية ، ومقاصده العامة ، ومصالح المخاطبين بأحكامه ، وأعرافهم ..

وإذا كان البناء الفقهى الشامخ الذى تركه لنا علماء القرون السبعة الأولى بعد وفاة النسبى (ص) لا يزال مرجعا غنيا بالسوابق التى لايزال كثير منها صالحا ونافعا .. فإن اجتهاد علماء تلك القرون ليسس أبدا لهاية المطاف فى تطور الفقه ، بل لعل التجديد المطلوب بحكم الضرورة والحاجة العامة فى هذا الفقه أن يكون مهمة اكثر دقة ومشقة وحاجة للمهارات الذهنية والملكات القانونية من مهمة الفقهاء الأوائسل .. حيث لم تكن المسافة الزمنيه بين النصوص وبين الواقع الاجتماعى قد اتسعت اتساعها أمام علمساء هسذا العصر .. والغفلة عن هذه الحقيقة قد تكون مسئولة إلى حد كبير عن تباطؤ مسيرة الإجتهاد المعساصر فى الفقه الإسلامى .. ولذلك فإن فتح ملف "الإجتهاد الفقهى" قد أصبح – فيما نرى – ضسرورة لاتحتمسل التأخير .

ودون دخول فى تفصيلات فقهية وفنية تخرج بنا عن سياق هذا البحث نكتفى بأن نضم أيدينما على مداخل التجديد فى الفقه الاسلامي تجديدا تنحل به الاشكالية التي عرضنا لها فى مطلع هذا البحث .

إن مداخل الإجتهاد والتجديد الذي نؤمن به ونحوص عليه وندعوا العلماء المحققين اليه أمور خمسة :

أولا: الاهتمام بمقاصد الشريعة ، وربط الفتوى الفقهية بتلك المقاصد .. فالنصوص الشرعية ليست إلا علامات يقينيه على مصالح محققة .. ولكن المصالح لاتتناهى .. ولابد من قياس الفتـــوى علـــى مقــاصد الشريعة ، حتى لايقع الحرج ويعم العنت وتفوت المصالح .

ثانيا: إعتماد "المصلحة" دليلا شرعيا ومصدرا مكملا من مصادر التشريع .. ولسولا خشسية الإطالسة لأوردت نصوصا محكمة من كلام ابن قيم الجوزيه رحمه الله . لعل أكثر الحاضرين يعرفونها فهى مبسسوطة وأكثرها مكرر فى كتابيه القيمين ، اعلام الموقعين ، والطرق الحكيمة ..

ثالثا: اعتماد "الأولويات" اساسا للفتوى ، ومعيارا للإختيارات التشريعية .. فالقيم مدارج ، والمصالح مراتب . وللأوقات والأزمات والأحوال مدخل لايخفى فى ترتيب تلك الأولويات .. والمذهول عن تلك الأولويات إنخلاع عن واقع الناس ، وتباعد عن واقعهم ، واستخفاف بممومهم ومشاكلهم .

رابعا: اعتماد "التيسير" منهجا في الفتوى والاجتهاد ، وكما قيل بحق ، ليس العلم في التشديد فإنه يحسنه كل أحد ، وإنما العلم الرخصة من ثقة ..

وليتذكر المتشددون والمعسرون .. أن مهمة الشريعة ليست المنع والحظر والتحريم .. وإنما هـــى – اساسا – المنح والإباحة وتقرير الإباحة ، وإن الأصل في مبادئها حل كل شيء وجـــواز كـــل تصـــرف ، وصحة كل معاملة .. إلا أن يرد الدليل الفقهي على المنع والحظر والتحريم .. "وقد فصل لكـــم مــاحرم عليكم" "وأحل لكم ما وراء ذلكم" .

خامسا: قبول الإستفادة من التجارب التشريعية التي تمت خارج التاريخ الإسسلامي وخسارج الجغرافيا الإسلامية .. إعتمادا على أن الحكمة ضالة المؤمن .. وأنه ليس شرطا لقبول "الستراكيب السياسية" و "الأبنية التشريعية" أن يكون العمل قد جرى بما في صدر الإسلام .. إذ الحكمة ضالة المؤمن، وحيث تكون مصلحة الفرد والجماعة فثم شرع الله .. والعبرة في التشريع بالمقاصد والمعاني وليست بالألفاظ والمباني ..

فأين إذن تقع المساواة وعدم التميسيز Non-discrimination من هذا الشأن الثقافي والتشريعي للإسلام:

يستمد مبدأ المساواة فى الإسلام وجوده من التصور القرآنى للإنسان ، وهو التصـــور الــوارد فى الأية الأولى من سورة النساء "يا أيها الناس اتقوا ربكم الذى خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجــها وبث منهما رجالا كثيرا ونساء".

وقد تحددت نظرة الإسلام للإنسان منذ يومه الأول حين اعتبر اخستلاف الألسنة والألوان نعمسة من نعم الله بقوله فى الأية ٢٢ من صورة الروم : "ومن آياته خلق السموات والأرض واختلاف السسنتكم وألوانكم ، ان فى ذلك لآيات للعالمين" .

وحين جعل من هذا التنوع سببا لتبادل المعرفة والتجربة لاسبيلا للخصومة والصراع بقوله فى الآية ١٣ من سورة الحجرات :

"يأيها الناس إنا خلقنكم من ذكر وأنثى وجعلنكم شعوبا وقبائل لتعارفوا إن أكرمكــــم عنـــد الله أتقكم إن الله عليم خبير".

وقد حوص النبي (ص) على الا يترك الدنيا قبل أن يودع هذا المعنى الجليل عقول وقلوب أصحاب والمؤمنين من بعدهم فقال (ص) في حجة الوداع: "أيها الناس إن ربكم واحد وإن أباكم واحد كلكم لأدم وأدم من تراب، إن أكرمكم عند الله أتقاكم، ليس لعربي على عجمي ولا لعجمي على عربي فضل إلا بالتقوى".

وحين ينسى أحد أصحابه المقربين (ابوذر الغفارى) هذا المعنى الكبير تحت تأثير غضب جامح قلللا لأحد المسلمين السود: "يابن السوداء"، فغضب الرسول (ص) وقال: "طف الصاع، طف الصاع، ليس لإبن البيضاء على ابن السوداء فضل إلا بالتقوى، أو بعمل صالح"، والواقع أن الوحدانية التى تمشل حجر الزاوية فى العقيدة الإسلامية، قد أقرت على المستويين السياسى والاجتماعى أصل المساواة بين البشر، فمادامت القوة العظمى والقدرة الشاملة، والكمال المطلق صفات لاتكون إلا للواحد القهار، فاخلق – بعد ذلك – أنداد واشباه، والناس كما قال النبي (ص): "سواسية كأسنان المشط"...

فهل يبقى فى عقل منصف - بعد ذلك - شك فى أن الأسلام يعتمد المساواة بين الناس اصلا عقديا وخلقا اسلاميا ، ونظاما اجتماعيا وتشريعيا ..

ولست - فى حاجة - بعد هذا الى أن اسلم مع كثير من المؤرخين والباحثين أن الواقع المعساش فى بعض المجتمعات الإسلامية قديمًا وحديثًا لم يرتق إلى هذا الأفق الرفيع فى تقدير المساواة والحرص على كفالتها ومعاملة الناس على اساسها . . فذلك - على ماقررنا - أمر عارض تفسسره ملابسسات مجتمعية ليسس للمسلمين حصانة تحميهم من وقوعها . . شأهم فى ذلك شأن سائر الشعوب التى تنص دساتيرها ومواثيقها على المساواة أصلا أخلاقيا ونظاما سياسيا وقانونيا ، ومع ذلك تمارس شعوبها ألوانا من التمييز بين الأقويله والضعفاء أو بين الأغنياء والفقراء ، أو بين أصحاب القوميات والأديان المختلفة .

وحتى لايستغرقنا الحديث فى العموميات والمسلمات أنتقل مباشرة الى مناقشة مشكلتين تقضان مضاجع الحريصين على المساواة ، والطامحين الى منع جميع صور التمييز بين الفئات والطوائف والشميرانح الإنسانية داخل المجتمعات الإسلامية ، وهى مشكلة التمييز بين المرأة والرجل وبين المسلمين وغيرالمسلمين.

#### فأما شبهة التمييز في الأسلام ضد المرأة فإنها تدور عادة حول قضايا ثلاث رئيسية .. الأولى :

نصيب المرأة فى الميراث. والثانية: إنفراد الرجل بحق التطليق، وحقه فى تعدد الزوجات. والثالثة: حكم شهادة المرأة، واعتبارها إلى النصف من شهادة الرجل.. أما ماعدا ذلك من ممارسات قائمة فى بعض المجتمعات القديمة أو المعاصرة، فإن نسبتها إلى الإسلام وتعاليمه لايشهد لها دليل.. والأمر فيها أمر ثقافة وتربية وإصلاح وتقاليد.. أى أن الإشكالية الحقيقية لاتظهر فى شأنها .. والمجتمعات المسلمة تتجه تدريجيا

نحو معالجة صور هذا التميسيز تدفعها إلى ذلك وتشجعها عليه جهود المهتمين بحقوق الإنسان ، وبصفحا خاصة جهود المنظمات الأهلية والنسائية التى أثمر بعضها ثمرات عملية تمثلت فى تعديلات تشريعية تكفل للنساء قدرا أكبر من المساواة مع الرجال فى ميادين لايقوم التمييز فيها على اساس شرعى ، من مبادىء الشريعة ونصوصها ولا من مبادىء القانون الوضعى ونصوص دساتيره .

ويجمع قضايا الميراث والطلاق والحق فى إختيار الزوج إنها جميعا تتصل بالأسرة ، والأسرة فى تاريخ المجتمعات الإنسانية وثيقة الصلة "بمنظومة القيم" السائدة والمعتمدة داخل كل ثقافة .. ولذلك لايجوز علميا اقتطاع جزء واحد من أجزاء منظومة القواعد والتشريعات التى تنظم الأسرة والنظر إليها وتقييمها بعيسدا عن سائر أجزاء تلك المنظومة ..

ومادمنا نتحدث عن الأسرة وارتباطها الوثيق بالقيم السائدة داخل كل ثقافة .. ومادمنا نتحسرك - كذلك - في إطار الحرص على التعددية الثقافية ، وأهمية المحافظة على خصوصية كل ثقافسة .. واحسترام منظومتها الأخلاقية والقيمية . فإننا نتساءل عن الحدود التي يجوز في إطارها فرض تصور تشسريعي معسين على ثقافات تتبع نظما تشريعية متكاملة تخالف التصور السائد في الغرب حول بعض مضامين التشسريعات والمبادىء الأساسية التي تقوم عليها .. وعلى سبيل المثال .. هل يجوز ، ياسم عولمسة حقسوق الإنسسان ، اقتحام المجال التشريعي الداخلي لثقافة معينة ، بقصد تعديله تعديلا جذريا ينقضه من اساسه ليقيم مكانسه بناءا تشريعيا أكثر اتفاقا مع تصورات الداعين الى العولمة الثقافية ..

إن رسم الحدود بين ماهو محلى وماهو دولى مشكلة على صعوبتها ليست مستعصية على الحسل فى الجالات السياسية والاقتصادية ، أما فى الجالات الثقافية والتشريعية فإن الأمر يبدو أكثر دقسة وصعوبة وعودة الى مسألة الميراث .. فاننا نلاحظ أنه ليس صحيحا أن حظ المرأة فى الميراث أقل دائما مسن حسظ الرجل .. فدمة حالات عديدة للميراث يكون نصيب المرأة فيها أكبر من نصيب الرجل أو يكون مساويا له.

ولكن الحالة الواحدة التي يوكز الباحثون أنظارهم عليها هي حالة ميراث الأبناء والبنات حيست يكون للرجل فيها مثل حظ الأنثيين .. ولا يتصور عزل هذا الحكم التشريعي عن سائر الأحكام المنظمسة للأسرة ولحقوق وواجبات أعضائها ، ففي نطاق الزوجية يلسيزم الإسسلام السزوج – دون الزوجية بالإنسفاق على الزوجة وعلى الأولاد .

ومن هنا كان مفهوما وكان عادلا أن يعان الأبن على آداء التزامه هذا بأن يكون له فى المسيرات نصيب أكبر من نصيب البنت .. فإن قيل إن الملابسات التي تحيط بالأسر قد تخالف هذا الوضع ، وقسد تكون البنت مسئولة – فعلاً – عن الإنفاق على الأسرة ، أو رعاية نفسها وأولادها بعد وفاة زوجسها أو عائلها .. إن قيل هذا قلنا إن الغالب الأكثرى معتبر فى الشريعة اعتبار العسام القطعسى ، وأن التشريع الأسلامي قد كفل – من داخله – علاج هذه الحالات الخاصة ، وذلك بما فتحه من أبواب تصرف المورث حال حياته بالبيع أو بالهبة لأبنائه وبناته .. كما فتحه حين أجاز الوصية أستثناء للوارث فى حسدود ثلست التركة ..

وأما قضية الإنفراد بالطلاق فهى تشريع إسلامى لانجادل فيه ، وإنما نذكر بأن عديدا من الفقهاء القدامى والمحدثين قد إنتهوا الى أن الطلاق استناء لايجوز التوسع فيه وأن صيانة الأسرة من تعجل بعسض الرجال واستخفافهم بأمر الطلاق توجب تقييده وضبط اجراءات إيقاعه .. وضرورة الإشسهاد عليه . وفوق ذلك فإن في الشريعة الإسلامية نظاما يوازن حق الرجل في الطلاق ، وهو نظام الخلع الذي تفتدي به المرأة نفسها من زواج تتضرر فيه وتشقى باستمراره ، وذلك بدفع مال للزوج يعقبه إيقاع ذلك الطلاق او التطليق بحكم من القاضى .. ولقد قصر الفقه – فيما نرى – في تحديد وضبط حقيقة هذا النظام .. حق أعاد فتحه بعض المجتهدين المعاصرين .. وفيه – فيما نرى – إعمال لروح التشريع الإسسلامى في تنظيم الأسرة وإقامة أمرها كلها على الرضا والاختيار ..

ونعرد فنقرر أننا نعرف حق المعرفة مدى القصور والنقص فى العديد من تشسسريعات الأسرة فى البلاد العربية والإسلامية .. خصوصا فيما يتعلق باجراءات تنفيذ الأحكام وغيرها من الاجراءات اللازمة لحصول المرأة على حقوقها داخل الأسرة .. ولكن هذا النقص لايحتاج إلى إعادة نظر فى المقررات المبدئيسة للتشريع الإسلامي .. والناس فى سعة من أمرهم ، والمرجع فى ذلك اليهم .. وبذلك تصبح القضية فى هذا الشأن قضية استعجال لإصلاحات تشريعية وقضائية قريبة المنال .. وليست قضية تمييز ضد المرأة مصدره أحكام الشريعة الإسلامية .

وأما موضوع الشهادة فإنه يحتاج هو الأخر الى إيضاح والى ملاحظة عامة .. فأما الإيضاح فأنه ليس صحيحا أن شهادة المرأة مرفوضة أو منقوصة باطلاق .. والقيد القرآبى الوارد خاص فى رأى أكهش الفقهاء بالشهادة فى المعاملات المالية التى كانت النساء أبعد عنها وأقل معرفة بدقائقها من الرجال .. ولكن شهادة النساء تظل مقبولة ومساوية لشهادة الرجل فى العديد من الميادين .

وقد نثير مع ذلك قضية فقهية لانتعجل الرأى فيها وإنما نفتح باب البحث حولها .. وهو مـــا إذا كان للأحكام الخاصة بالإثبات والبينات ما لسائر الأحكام الشرعية الموضوعية من قيمة ووزن .. فالشهادة وسيلة لغاية هي توصل القاضي أو الحكم للحقيقة في أمر منازعة قائمة .. فكل مايوصل الى هذه الحقيقــة فهو مقبول واعتماده من جانب المشرع أمر سائغ ومقبول .. ولذلك نطرح التساؤل – ولانجيب عنـــه حول المكانة التشريعية للأحكام المتعلقة بالإثبات والبينات ..

أما معاملة غير المسلمين في الدولة الإسلامية : فحسبنا أن نشير فيها إلى أصلين كبيرين :

أوضما : أن الإسلام قد قرر حرية إختيار العقيدة بنص قطعى لايحتمل التأويل ، ولايتصور أن يسرد عليه النسخ وهو قوله تعالى : "وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمسن ومسن شاء فليكفر" والله تعالى – بعد ذلك – يحاسب العباد يوم يلقونه .. فيقبل منهم ويرد عليسهم .. ويجزى بالإحسان إحسانا وبالسوء سوءا ..

لذلك نتوقف مع بعض الفقهاء القدامى والمحدثين عن المسارعة الى تقرير عقوبة القتل جزاء للمرتـــد عن الإسلام تدخل به تلك الجريمة كما تدخل العقوبة المقررة لها فى نطاق "الحدود" .. ملاحظين أن القـــوآن الكريم على كثرة تعرض آياته للردة .. فإنه لم يقرر لها جزاءا دنيويا ، لا القتل ولاغيره من العقوبات ..

كما نلاحظ أن السوابق التي قضى فيها رسول الله (ص) بقتل المرتد قد تمست كلها في إطار ملابسات اقترن فيها الخروج عن الإسلام بالانحياز لأعداء المسلمين وموالاتهم والسعى لإيقاع الأذى والضرر بالمسلمين .. ومن ثم فالتجريم فيها وارد على واقعة مركبة ليس تغيير الدين إلا عنصرا واحدا مناصرها ..

تانيهما: أن نظام "الذمة" وحقوق "الذمى" قد اسىء فهمها من جانب كثيرين .. فالذمة هى العهد ، ومعنى دخول غير المسلمين فى الذمة ألهم صاروا أصحاب حقوق فى مواجهة الدولة المسلمة وحكوماة .. وأن لهم حقوقاً تصان نزولا عند أحكام عقد الذمة الذى يلزم الدولة .. وكلمة "الذمة" إذن تشمير إلى عقد تاريخى ، أى إلى الأداة القانونية التى أكتسب بها غير المسلم مكانته ووضعه القانوني فى الدولة المسلمة ، ولكنها لاتكشف بذاها عن مضمون ذلك العقد وحقيقة تلك المكانة .. أما المضمون فقد حدده قسول النبى (ص) : لهم مالنا وعليهم ماعلينا" ، وقوله تنبيها للمسلمين إلى ضرورة إحترام هذه القساعدة : "مسن آذى ذمياً فقد آذانى" .

والقضية – فى تقديرنا – من وجهة نظر إسلامية لم تعد قضية قائمة بعد أن حلت الدساتير الحديثة محل عقد الذمة القديم فى تحديد حقوق غير المسلمين فى الدولة الإسلامية .. والغالبية العظمى مسن تلك الدساتير تنص على أن المواطنين أمام القانون سواء ، وأنه لايجوز التمييز بينهم بسب اللغة أو الأصسل أو الجنس أو العقيدة الدينية .

نعم .. لاتزال هناك شكاوى فى بلاد اسلامية عديدة من أن غير المسلمين لايعاملون المعاملة السسق تكفلها لهم الدساتير ويقررها لهم الأسلام .. ولكن هذه – بدورها – تظل قضية تخلف الواقع عن ملاحقسة المبادىء الأخلاقية والتشريعية الحاكمة والواجبة الإتباع .. وهى قضية إصلاح مجتمعى وليست قضية أزمسة يقف فيها الإسلام عقبة دون منع التفرقة والتمييز .

وتبقى فى نماية هذا البحث الذى طال كلمتان ، أوجه أولاهما للباحثين المسلمين وأوجه الأخــــرى للباحثين من غير المسلمين ..

فأما الكلمة الأولى التى أوجهها للباحثين المسلمين: فهى أن القضية التى تشغلنا ليست مجرد الدفاع عسسن الإسلام ، وإنما هي وفي هذا المقام - قضية السعى للإرتفاع بالواقع المعاش إلى الأفق الرفيع الذى وضع الإسلام فيه حقوق الإنسان وحرياته .. وإذا كان المسلمون قد أزدادوا بحكم تجاريجم الطويلة - إيمانيا بضرورة توفير الحماية الفعالة لحقوق الإنسان وحرياته - وإذا كان من آليات هذه الحماية تدويلها وإبجاد منظمات متخصصة تتولى الدفاع عن تلك الحقوق والحريات ، فإن على المسلمين أن يضاعفوا جسهودهم ومشاركتهم في أنشطة تلك المنظمات .. وأن يجدوا في تقوية الإعلان العالمي لحقوق الإنسان والعمل على التزام سائر الدول به خطوة تستحق الترحيب على طريق توفير الحماية للحقوق والحريات الستى لايكاد الإعلان العالمي يخالف فيها توجه الإسلام ومبادىء شريعته ، اللهم إلا في مجالات محسدودة تعسرض فيسها الإعلان المالمي يخالف فيها توجه الإسلام ومبادىء شريعته ، اللهم إلا في مجالات محسدودة تعسرض فيسها الإعلان لما يجاوز اختصاصه ، متخذا مواقف محددة من أمور يختلف النظر اليها باختلاف الثقافسات .. وفي الإحداث المنافقة ما يحتاج الباحثون والمفكرون والساسة المسلمون اليه أن يعملوا على فرز التشسيويعات والأوضاع الاجتماعية السائدة في بلادهم لتطهيرها من آثار "النمييز" في مجالاته العديدة ، وعلى رأسها مجالات التمييز شفده في الجاهلية مقررا بعد ذلك أنه لو دعى به في الإسلام لأجاب .. ومن المفيد كذلك أن نشير الى قول الأمام محمد عبده أن الإستفادة من هذه الجهود الدولية يشهد لها واجب المسلمين في الأمسر بالمعروف والنهى عن المنكر ، قائلا : إنه "لامنكر أنكر من الظلم ولا معروف أعرف من المعدل" .

#### أما الكلمة التي أوجهها للباحثين من غير المسلمين :

فهى أن يلاحظوا أهمية توفير الشرعية التقافية الإسلامية لإية مقترحات يراد بحسا تيسير "زرع" الإعلان العالمي خقوق الإنسان في بنية التقافة الإسلامية .. وألا يخلطوا في تقييمهم ومحاولة فهمهم لموقف الإسلام من حقوق الإنسان بين "العلم" و "الصياغة" ، وأن يستجلوا - في موضوعية وإنصاف - إن المبادىء الواضحة في القرآن والسنة ، تقريرا لأهم حقوق الإنسان وواجباته تؤكد أن التوجه لإقرار تلك الحقوق وحمايتها توجه أصيل وعميق وجذرى في التصور الإسلامي وفي الشريعة الإسلامية .. وأن افتقار هذا التقرير أحيانا إلى التراكيب العملية والأبنية التنظيمية القادرة على حمايته وتقريره في العمل ليس أكثر من تعبير عن هذا الفرق بين "العلم" و "الصياغة" ، وأن في وسع المسلمين المعاصرين أن يصلوا هذا العلم بتلك الصياغة ، وأن يقبلوا أكثر التراكيب فاعلية وكفاءة في حماية حقوق الإنسان .

وليلاحظ الجميع ان التطور الهائل فى التقنيات والثورات العلمية المتصلة على فائدها الكسبرى فى تنظيم وتيسير حياة الناس ، إلا أن كثيرا من حقوق الإنسان وحرياته تعيش أزمة حقيقية بسسبب الخسواء الروحى الذى صاحب عبادة الذات فى أجيالنا المعاصرة .. وأن إستكمال رعاية حقوق الإنسان يقتضسنى تعاونا صادقا بين أبناء الثقافات المختلفة ، بحثا عن الأنساني فى نسيجها ، واكتشافا للمشترك بين الثقافسات فى هذا النسيج .. إذ لابد لجهود حماية حقوق الإنسان من أصول أخلاقية ومبدئية تقوم عليسها .. ومسن حواسة دائمة لمن يمارسها .. وكما قيل قديما .. ما لا أصل له فمعدوم .. وما لا حارس له فمهدوم ..

والسلام عليكم ورحمة الله ،،

د. أهمد كمال أبو الجهد

ص ۲۲۸ ۱۰

HR/IP/SEM/1998/WP.8

4 November 1998

Original: Arabic/English

Seminar on "Enriching the Universality of Human Rights"
Islamic Perspectives
on the Universal Declaration of Human Rights
Geneva, 9-10 November 1998

"The International Collective Guarantee of Human Rights"

By:

Dr. Mohammad Al-Ansari

GE.98-19323



# وزارة العدل

| ****************** | · · · · · · | ••••• | <br> | : | الناريخ  |
|--------------------|-------------|-------|------|---|----------|
| **********         |             |       |      | : | الاشسارة |

| Control of the Contro |                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الحجوج والأراران                        |
| the product of the second section is the second sec |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
| 表现的最大的,我们就是一个时间,我们就是一个人的,我们就是一个人的,我们就是一个人的,我们就是一个人的,我们就是一个人的,我们就是一个人的,我们就是一个人的人,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                         |
| the fact of the control of the contr |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
| the first of the common that the first of the common that the common the | A STATE OF BUILDING                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
| name of the Paris of the second minimum for additional and the first or the second of the second of the Paris |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 17.5000                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
| and the second s |                                         |
| A CONTROL OF THE PROPERTY OF T |                                         |
| And the second of the second o |                                         |
| Particular in a companion of the second of the contract of the | , was a server i                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | · · · · · · · · ·                       |
| The first of the f |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ****                                    |
| Millian and reserve exect entropy to the field of the presence of the field of the field of the ferring and executed the test of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | *** * * * * * *                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
| 200 100 100 100 100 100 100 100 100 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |

" الضمانة الجماعية الدولية لحقوق الانسان "

إعداد الدكتور / محمد عبدالله الانصارى وزارة العصد لل دوالة الكويت،

## وزارة العدل

| ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | : | الناربخ |
|-----------------------------------------|---|---------|
|                                         | : | الإشارة |

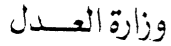
# الضمانة الجماعية الدولية لحقوق الاسان في الاعلان العالمي لحقوق الاسان والشريعة الاسلامية

#### مقدسة :

تضمنت المواثيق الدولية وفي مقدمتها الإعلان انعالمي لحقوق الإنسان بيانا لحقوق الإنسان . كما تضمنت معظم دساتير دول العالم ، إن لم يكن كلها بلا استثناء ، نصوصا تضمن وتكفل حماية تلك الحقوق احترامها . ولكن ما مدى انطباق نعسوس تلك المواثيق والدساتير على الواقع العملي عند ممارسة الأفراد أو الجماعات لتلك الحقوق ، لاشك أن التجارب العملية قد كشفت عن انتهاكات خطيرة لتلك الحقوق ، من جانب الدول أو الجماعات أو الأفراد ، سواء داخل نطاق الحدود الوطنية لدولية ما أو خارجها ، وذلك في حق أبرياء ينتسون لجنسيات أو سعقدات أو سذاهب أخرى وغير خلك من الأسباب التي تحرمها وتدينها الوثائق الدولية والوطنية .

وعلى ذلك فإنه من المهم بمكان البحث عن الضمانة الجماعية الدولية لتطبيق واحترام حقوق الإنسان ، سواء على المستوى الوطنى أو على مستوي المجتمع الدولى بشكل عام .

وفي بحثنا هذا ، سوف نلقى الضوء أولا ، وعلى عجالة ، على الضمانة الدولية لحقوق الإنسان في الإعلان العالمي ، ومن ثم سنتناول بإيجاز الصمانة الجماعية الدولية والدفاع الشرعى العام في الإسلام ، وحتى نبقى في النطاق الدولي لحقوق الإنسان ، سوف نتعرض بعد ذلك للشخصية الدولية للفرد في الإعلان العالمي ، وموقف الشرعية الإسلامية من ذلك . واخيرا سنختتم بحثنا بالحديث عن المحكمة الجنانية الدولية كاحدى الأجهزة الدولية التي تضافرت جهود دول العالم لإنشائها ، من أجل إيجاد ضمانة دولية جديدة تسهر على استتباب الأمن في المجتمع الدولي وتضمن احترام حقوق الإنسان .



| 1 |  |
|---|--|

النارخ : الاشارة :

#### أولاً: الضماتة الدولية لحقوق الاسان في الاعلان العالمي لحقوق الاسان:

بشكل الإعلان العالمي لحقوق الإنسان الصادر عن الجمعية العامة للأمم المتحدة ، في 10 من ديسمبر 1998 ، حسب مفهومه ومضمونه ، ضمانية دوليية جماعية من الدول الاعتباء في الأسم المتحدة ، وتعهدا من حذه الدول بالعمل بالتعاون مع منظمة الأمم المتحدة على ضمان تعزيز الاحترام والرعاية لحقوق الإنسان وحرياته الأساسية ، وذلك على سند من الإقرار بما لجميع البشر ، من كرامة أصيلة ، وحقوق متساوية وثابته ، يشكل أساساً للحرية والعدل والسلام في العالم ، وذلك على النحو الشابت في ديباجة الإعلان ، التي أوردت أن شعوب الأمم المتحدة ، قد أعادت بمقتضى هذا الميثاق - تأكيد إيمانها بحقوق الإنسان الأساسية ، وبكرامة الإنسان وقدره ، ويتساوى الرجال والنساء في الحقوق ، وحزمت أمرها على النهوض بالتقدم الاجتماعي ، وبتحسين مستويات الحياة .

وقد أكدت الإتفاقيتان الدوليتان ، للحقوق الاقتصادية والاجتماعية والثقافية ، والحقوق المدنية والسياسية ، الصادرتان عن الجمعية العامة للأمسم المتحدة في 16 ديسمبر 1966 ، هذا التوجه ، وجاعت ديباجة كل من الإتفاقيتين ، والمتماتلة - حرفيا - في كل منهما ، مرددة لذات الضمانة الدولية ، وذلك بأن الدول الأطراف ، في الإتفاقيتين ، تدرك أن السبيل الوحيد لتحقيق المثل الأعلى ، وفقاً للإعلان العالمي لحقوق الإنسان ، في أن يكون البشر أحراراً من الخوف والفاقة ، هو سبيل تهيئة الظروف الضرورية والمناسبة لتمكين كل إنسان من المتمتع بحقوقه الاقتصادية والاجتماعية والثقافية ، وكذلك التمتع بحقوقه المدنية والسياسية ، وأنها ، أي هذه الدول الأطراف ، تضع في اعتبارها ما عليها من النزام بتعزيز الاحترام والرعاية - على المستوى العالمي - لحقوق الإنسان وحرياته .

## وزارة العدل



الناريخ :\_\_\_\_\_\_ الاشــارة:\_\_\_\_\_

وإذا ما جعلت الإتفاقيتين الدوليتين لحقوق الإنسان ، من الإعلان العالمي لحقوق الإنسان سندا لها ، ومصدراً أصيلاً من مصادرها ، فإن ذلك هو حال معظم الإتفاقيات الدولية الإقليمية لحقوق الإنسان ، التي حررت بعد صدور هذا الإعلان ، والتي كغلت كذلك لهذه الحقوق ، مضمانة دولية ، في احترامها ودعمها وتعزيزها وحمايتها .

فبعد قيام منظسة أوربا ، أسدرت الجمعية الاستشارية ، أحد الأجهزة التابعة المجلس في مايو 1994 ، توصية للجنة الوزراء (جهاز المجلس التغيذي) تقضى بإعداد مشروع لإتفاقية ذات ضمانة جماعية في اقرب فرصة ممكنة ، يتمتع من خلالها كل شخص خاضع لسلطان الدول الأعضاء في المجلس بعدد من الحقوق الواردة في الإعلان العالمي لحقوق الإنسان .

ولقد حرص واضعوا الإتفاقية الأوروبية لحقوق الإنسان ، على الإشارة إلى ذلك صراحة ، فنصت في ديباجتها على أن " الحكومات الموقعة ، أعضاء مجلس أوروبا .... أخذة في الاعتبار الإعلان العالمي لحقوق الإنسان ، المذي أصدرته الجمعية العامة للأمم المتحدة في 20 ديسمبر 1948 ، ونظراً لأن هذا الإعلان يرمى إلى ضمان الاعتراف بالحقوق .... " .

كما جاء النص على ذلك ، فى الميثاق الاجتماعى الأوروبي ، الذى الحق بالإنغاقية الأوروبية لحقوق الإنسان والحريات الأساسية ، والذى يعد أول معاهدة دولية معنية بحماية الحقوق الاقتصادية والاجتماعية للأفراد ، وعلى الرغم من هذا السبق ، من الناحية التاريخية ، للإتفاقية الأوروبية ، إلا أنه يبقى الفضل فى ذلك إلى الأصل ، وهو الإعلان العالمي لحقوق الإنسان .

وكذلك الحال ، بالنسبة للإتفاقية الأمريكية لحقوق الإنسان الموقعة فيسمى 22 نوفمبر 1989 ، والميثاق الأفريقي لحقوق الإنسان والشعوب لعام 1981 .

## وزارة العدل

#### Ministry of Justice

| 1 |  |
|---|--|

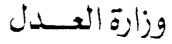
|   | : | الناريخ   |
|---|---|-----------|
| - | : | الانسا. • |

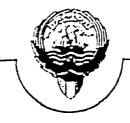
بالإضافة إلى ذلك ، فإنه يجدر التنويه إلى ماتضعنه ميثاق الأسم الستحدة ، الصادر في 26 يونير 1945 ، من تأكيد هذه الضمانة الدولية ، من ضرورة تحقيق التعاون الدولي ، على حل المسائل الدولية ذات الصبغة الاقتصاديسة والاجتماعية والثقافية والإنسانية ، وعلى تعزيز احترام حقوق الإنسان والحريات الأساسية للناس جميعاً والتشجيع على ذلك إطلاقاً بلا تمييز بسبب الجنس أو اللغة أو الديسن ولاتغريق بين الرجال والنساه . (م 1 / 3 من الميثاق) .

والضمانة الجماعية ، التي حرست الإتفاقيات الدولية المتعلقة بحقوق الإنسان على النص عليها ، والتي استندت ، في أصولها الحقيقية ، على الإصلان العالمي لحقوق الإنسان ، نبدر متميزة من حيث طبيعة الالتزامات التي فرضت على الدول بمقتضى نصوص هذه الإتفاقيات .

ذلك ، ان الجديد الذى تضمنته هذه الإتفاقيات ، خروجاً على القواعد التقليدية المسئولية الدولية ، هو أنه لايشترط فى الدولة التى تلجاً إلى الجهاز الدولى المنشا بمقتضى أى من هذه الإتفاقيات ، أن يكون قد وقع عليها ضرر نتيجة الإخلال بأحكام هذه الإتفاقيات ، سواء كان ضرراً مباشراً أو غير مباشر .

بمعنى آخر ، أن إمكانية قيام دولة بتقديم شكوى ضد دولة آخرى ، تنسب الأولى الله الأخيرة فيها مخالفة نصوص إتفاقية حامية لحقوق الإنسان ، كلاهما طرف فيها ، تستبعد المفهوم التقليدي للضرر ، الذي ينبغي أن يكون قد وقع على الدولة لكى يكون لها الحق في التصرف . كما أن هذه الإمكانية لاتقتضى وجود الرابطة الشخصية بين الدول التي تدعى وقوع انتهاك لحق من الحقوق الواردة في الإتفاقيات . وتأسيسا على نلك ، فبان للدولة الطرف في الإتفاقية صلاحية التصرف ، ليس لعمالح رعاياها فحسب ، ولكن أيضاً لصالح رعايا الدول الأخرى الأطراف في الإتفاقية . ( المقيمين الأجانب ) .





| <br>الناريخ :_ |
|----------------|
| <br>الاشبارة:  |

ففى العديد من الطعون ، حرصت اللجنة الأوروبية لحقوق الإنسان على إبراز طبيعة التزاسات الدول ، على أساس الضعانة الجماعية ، حيث نجدها تؤكد أنه عندما أبرمت الإتفاقية (الإتفاقية الاوروبية لحقوق الإنسان) ، لم تشأ الدول قبول حقوق والنزامات متبادلة ، وفقا لمصالحها القومية ، ونكنها أيقنت واسترعبت أهداف ومثل مجلس أوروبا ، وقبلت إقرار نظام عام لجماعة أوروبية ديموقز اطبة حرة ، بغية حماية ميراثها المشترك من التقاليد السياسية والمثل والحرية وسيادة القانون . إن هذه الالتزامات ليست مقررة لصالح رعايا الدول الأطراف فحسب ، بل أيضا لكل شخص خاضع لاختصاصها (قرار اللجنة بقبول الطعن رقم 788 / 60 ، المقدم من النمسا خاضع ليملانيا ، الكتاب السنوى للإتفاقية الأوروبية - المجلد 4 ص 187) .

وفى العديد من قراراتها ، خلصت اللجنة إلى أن الالتزامات التى تحملتها الدول الأطراف المتعاقدة ، تتسم بالموضوعية ، من حيث أنها تتعلق بحماية حقوق أساسية للأفراد ضد تعديات هذه الدول ، وليس مجرد خلق حقوق شخصية متبادلة فيما بينها ، والسمة الموضوعية لهذه الالتزامات ، تبدو أيضاً في أسلوب الرقابة القائم على فكرة الضمائة الجماعية للحقوق والحريات المضمونة ، بمقتضى الإتفاقية ، وهو ما أكدت عليه الأعمال التحضيرية لها ، وما جاء النص عليه صراحة في ديباجتها (قرار اللجنة الصادر في 1 يوليو 1978 ، المرجع السابق ) .

كما أقرت المحكمة الأوروبية لحقوق الإنسان بقرار اللجنة السابق ، مؤكدة أن الإتفاقية تتجاوز مجرد خلق التزامات جماعية متبائلة ، فالمادة 24 منها تسمح للدولة الطرف بالادعاء بوقوع انتهاك من جانب دولة أخرى ، انطلاقا من صرورات احترام الإتفاقية ذاتها وليس لاى غرض أخر . وفى هذا الصدد لايشترط أن تكون الدولة ضحية لهذا الانتهاك ، بل يكفى أن يكون لديها الاعتقاد فى أن ثمة دولة أخرى تعدت على نصوص الإتفاقية " (حكم المحكمة فى قضية أيراندا ضد المملكة المتحدة ، بتاريخ 17 يناير 1998 - مجموعة الأحكام ، سلسلة أ رقم 25 ، الفقرة 239 ) .

# وزارة العدل

| 1 |  |  |
|---|--|--|

| •• | <br>• | : | التاريخ  |
|----|-------|---|----------|
|    | <br>  | : | الاشبارة |

كما أكنت المحكمة الدولية لحقوق الإنسان ، من جانبها ، في رأيها الاستشاري الأول ، الصادر عن المحكمة بتاريخ 24 سبتجر 1982 ، بشأن تفسير نحس المادة 64 من الإتفاقية الدولية الأمريكية لحقوق الإنسان : " ان إتفاقيات حماية حقوق الإنسان ليست من قبيل المعاهدات الجساعية التقليدية ، المقصود بها تبادل حقوق والتزامات على عاتق الدول الأعضاء على النحو المستفاد من نصومس المادة 20 من إتفاقية فيينا بشأن ثنانون المعاهدات " وإضافة المحكسة " أن موضوع رهدف معاهدات حة وق الإنسان بنصرف إلى حماية حقوق أساسية للغرد ، بصرف النظر عن جنسيته ، في سواجية الدولة التي يخضع لو لايتها ، أو أية دولة اخرى طرفاً في معاهدة ، وبانضمام الدول إلى معاهدات حقوق الإنسان تكون قد قبلت الخضوع لنظام قانوني تتحمل من خلاله المتزامات مشتركة تجاه كل الأفراد الخاضعين لولايتها ، وليس مجرد التزامات في علاقتها بدول اخرى .

#### تاتياً: الضماتة الجماعية الدولية والدفاع الشرعى العام في الإسلام:

إلى وقت قريب ، وربما عن قصد ، لم تعرف الشريعة الإسلامية إلا من الجانب الدينى البحت ، من صلاة وصيام وزكاة وحج وغيرها من العبادات ، بحيث يتم تجاهل الجانب الأخر المهم منها ، والمكمل لها ، وهو تنظيمها بكافة أنواع السلوك الإنساني -

فقد نظم الإسلام علاقة الفرد بالفرد وعلاقة الفرد بالمجتمع وعلاقة الحاكم بأفراد الشعب ، وغير ها من العلاقات الهامة في حياة الشعوب والدول ، وذلك من خلال ننظيم دقيق ومثالي لم ترق إليه النظم التي وضعها الإنسان .

ويمناسبة ما ارسته الشريعة الإسلامية من ضمانات ، تتشابه الضمانة الجماعية التى نص عليها الإعلان العالمي لحقوق الإنسان والإتفاقيات الدولية المتعلقة بهذه الحقوق ، وعدم اشتراط توافر عنصر الضرر المباشر أو غير المباشر ، مع واجب

## وزارة العدل

| ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | • | : | التاريخ  |
|-----------------------------------------|---|---|----------|
|                                         |   | : | الاشبارة |

الأمر بالمعروف والنهى عنن المنكر (الدفاع الشرعي العام) ، الملقى على عالق الفرد والجماعة والدول في الإسلام ، والذي يعنى حراسة هؤلاه جميعاً للحق في مختلف صوره ودفاعهم عنه .

ومن الوسائل التي عرفها الإسلام - في هذا المسدد - وظيفة المحتسب بالنسبة للدولة ، ودعوى الحدية بالنسبة للأفراد .

والأحسل، في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، قوله تعالى: "ولتكن منكم أمة بدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم المفلحون " ال عمر ان 104. وقوله تعالى: "كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف ونتهون عن المنكر " آل عمران 110. وقوله تعالى: "ليسوا سواء من اهل الكتاب أمة خائمة ينثون أيات الله أناء النيل وهم يسجدون، يزمنون بالله واليوم الأخر، ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويسار عون في الخيرات وأولئك من الصالحين " أل عمران 113، 114. وقوله تعالى: " لاخير في كثير من نجواهم إلا من أمر بصدقة أو معروف أو اصلاح بين الناس، ومن يفعل ذلك ابتغاء مرضاة الله فسوف نؤتيه اجراً عظيماً "النساء 114.

وقوله تعالى : " الذين إن مكناهم في الأرض أقاموا الصلوة وأتبوا الزكاة وأسروا بالمعروف ونهوا عن المنكر " الحج : 41 .

وقوله تعالى: "وإن طانفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما فإن بغت إحداهما على الأخرى فقاتلوا التى تبغى حتى تفىء إلى أمر الله فإن فاعت فأصلحوا بينهما بالعدل وأقسطوا إن الله يحب المقسطين "الحجرات 9 وهذه الآية تمثل قمة الضمانة الجماعية لحقوق الانسان ، ومحاربة العدوان على هذه الحقوق .

## وزارة العدل

#### Ministry of Justice

| 4 |   |   |
|---|---|---|
|   | T | / |

| <br>: | التاريخ  |
|-------|----------|
| <br>: | الاشبارة |

ومن أقرال الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، " من رأى منكم منكراً فليغيره بيده ، فإن ام يستعلم فبقلبه ، وذلك اصعف الإيصان " صحيح مسلم والنتر مذى ، وقوله عليه العسلاة والسلام ، " افضل الجياد كلمة عدل ( أو حق ) عند سلطان جائر " ابو داود والنتر مذى ، وقوله " إن الناس إذا رأوا النظالم فلم ياخذوا على رديه أوشك أن يعمهم الله بعقاب منه ( ابو داود والترمذى ).

ومن المتفق عليه ، بين فقهاء الشريعة الإسلامية ، إن الأمر بالمعروف واللهى عن المنكر ، ليس حقاً للأفراد يأتونه إن شاعوا ، ويتركونه إن شاعوا ، وليس مندوباً إليه يحسن بالأفراد إتيانه وعدم تركه ، إنما هو واجب على الأفراد ليس لهم أن يتخلوا عن أدانه ، وفرض لا محيص لهم من القيام بأعبانه .

#### ثانثاً : انشخصية الدولية للغرد :

ولعل من المناسب بمكان أن نشير في هذا الصدد ، إلى أنه بالرغم من أن الفرد ليس شخصاً من أشخاص القانون الدولى العام ، على الرأى الغالب ، فإن اكتسابه لحقوق دولية ، مستمدة مباشرة من القانون الدولى العام ، بل وتحمله الترامات مصدرها القانون الدولى العام ، يعتبر تطوراً كبيراً وملموساً للقانون الدولى ، في عصر التنظيم الدولى ، واصبحت قواعد حقوق الإنسان تشكل فرعاً مستقلاً من فروع القانون الدولى العام ، الذي اصبح في مقتمة مظاهره ، صيرورة الافراد موضوعاً له ، يكتسبون ، بالترتيب على ذلك ، حقوقاً دولية ، تقابلها الترامات على عاتق الدول باحترام هذه الحقوق ، مما حدى برأى - في الفقه الدولى - يقول ، بأن الفرد اصبح يستمتع في حدود معينة ، وفي حالات محددة ، بنوع من الشخصية القانونية الدولية ، التي تسمح له باكتساب بعض الحقوق من القانون الدولى مباشرة ، له أهلية التحمل بتبعية المسؤولية في إطاره ، أو تنيح له الالتجاء إلى بعض أجهزة القضاء الدولى .

## وزارة العدل

#### Ministry of Justice

| <br>: | ائتار بخ |
|-------|----------|
|       | الاشبارة |

ولكن رجح في فقه القانون الدولي العام ، عدم النظر إلى الأفراد على أساس تمتعهم بالشخصية القانونية الدولية ، وذلك دون إغفال للاهتمام المتزايد ، من جانب القانون الدولي العام ، في عصر النتظيم الدولي ، بالوضع القانوني للأفراد .

ولكن على العكس من ذلك ، فإن الإسلام اعترف للفرد بالشخصية القانونية الدولية ، منذ أربعة عشر قرنا ، وذلك بلا تعييز بسبب الجنس أو النغة أو الإقليم ، ولا نفريق بين الرجال والنساء . ويوصفة دينا عالميا ، فإن أحكامه تخاطب البشر جميعاً والجماعات كلها .

ويرجح ذلك ، إلى وحدة القانون في الإسلام ، فلم يغرق الإسلام في الخطاب بين الفرد والجماعة ، على اختلاف صورها ، وذلك لأن الغطاب في الإسلام عالمي ، وهو بهذا الوصف يخاطب جميع البشر بلا تمييز أو تغريق . وشريعة الإسلام تهدف إلى تنظيم الأفراد والجماعات والشعوب والأمم في منظمة عالمية متحدة في العقيدة ، وفي المبادىء والأحوال الكلية التي تحكم العلاقات في المجتمع الفاضل المتحرر من العنصرية والطانفية . والشريعة الإسلامية ، من حيث أحكامها الأصولية المثبتة في القرأن الكريم وفي سنة الرسول ، تنظم كافة العلاقات الإنسانية - فردية كانت أو جماعية - سواء فيما بين الأفراد والجماعات داخل المجتمع الإسلامي ذاته ، أو بين المجتمع الإسلامي بوصفه وحدة قائمة بذاتها وبين الجماعات الإنسانية الأخرى المختلفة معيا في العقيدة ، وقت السلم ووقت الحرب على السواء . وعلى ذلك تجتمع في الشريعة الإسلامية كمل الأحكام والأصول الكلية التشريعية التي تنظم شؤون الدين والنيا ، وتتضمن كمل أحكام القانون الدولي وكمل أحكام القانون الداخلي بغروعه المختلفة ، أو بتعبير أخر ، فإن الشريعة الإسلامية قانون واحد يشمل القانون الدولي والقانون الداخلي معا .

## وزارة العدل

| T |  |
|---|--|

| <br>الناريخ : |
|---------------|
| <br>الإشبارة: |

والقاعدة القانونية ، في الشريعة الإسلامية ، من حيث طبيعتها وغايتها ، واحدة في النطاق الداخلي وفي النطاق الخارجي ، وحمي تنظيم العلاقات الإنسانية ، مهما كان نوعها ، ومهما اختلف أطرافها ، وذلك على أساس المبادي، والأصول الكلية في الإسلام ، وحي العدالة والسساواة والشوري ، والاخلاق ، والوفاء بالعهد .

ونخلص من ذلك كله ، أن الشريعة الإسلامية في أحكامها الخاصة بتنظيم العلاقات الإنسانية - لاتغرق بين النظام الداخلي والنظام الدولي .

وينزنب على ذلك ، أن الشخصية القانونية في نظام الشريعة الإسلامية واحدة ، وان من يكتسب هذا الوصيف في نظامها يعد شخصاً قانونياً ، وأنه يتستع بهذا الوصيف على المستوى الدولي معاً .

ومما لاريب فيه ، أن سن شأن تمتع الأفراد بالشخصية الدولية ، ملبقاً لنظام الشريعة الإسلامية ، دعم وتعزيز الضمانة الدولية لحقوق الإنسان ، حيث يكفلها ويدافع عنها الأفراد والجماعات ، بالإضافة إلى الدول ، باعتبار تمتع الأولين بهذه الشخصية التي تخول لهم اللجوء إلى أجهزة الرقابة الدولية ، دون أن ينال من ذلك ، الادعاء بعدم تمتعهم بالشخصية الدولية ، التي تسمح لهم بالثمتع بهذه الوسيلة الرقابية ، خاصة وأن الباب لايزال ، ينفتح - بحذر واستحياء - أمام الأفراد ، في الطعون والشكاوي والبلاغات ، المقدمة إلى الأجهزة الدولية ، المختصة برقابة وضمانة حقوق الإنسان ، على اختلاف صورها وأنواعها .

## رابعا : المحكمة الجناتية الدولية ، وجراتم الحرابة في الاسلام :

بناريخ 17 يوليو 1998 ، اعتمد مؤتمر روما الدبلوماسي للمفوضين المعنسي بإنشاء محكمة .

## وزارة العدل العادل الع

| ••••••••••• | التاريخ  |
|-------------|----------|
|             | الاشبارة |

رقد جاءت ولادة هذه المحكمة ، بعد ترقب طويل من المجتمع الدولى ، استمر زماء خمسين عاما ، وذلك بغية تحقيق منسانة دولية ، يساهم فيها المجتمع الدولى جميعه ، وذلك بإنشاء محكمة تختص بنظر اشد الجرائم خطورة ، موضع اهتمام المجتمع الدولى باسره .

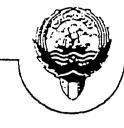
وهذه المحكمة ، التي هي الآن قاب قوسين أو أنني سن دخول نظامها الأساسي حيز النفاذ ، سوف نتشأ على سند من الاعتبارات التي وردت في ديباجة نظامها ، سن أن الدول الموقعة عليه تعنسع في اعتبارها أن ملايين الأطفال والنساء والرجال قد وقعوا في ، خلال القرن الحالي ، لفظائم لايمكن تعسورها ، هزت سيشدة سخسير الإنسانية ، وإن هذه الجرائم الخطيرة تهند السلم والأمن والرخاء في العالم ، وإن هذه الجرائم تمر دون عقاب مرتكبيها ، وذلك ، تصميماً على منعمان الاحترام الذائم لتحقيق العدالة الدولية .

وقد اختصت المحكمة ، طبقاً لنظامها الأساسي ، بعند من الجرائم ، شديدة الخطر على المجتمع الدولي واحترام حقوق الإنسان فيه ، وهي جريمة الإبادة الجماعية ، والجرائم ضد الإنسانية ، وجرائم الحرب ، وجريمة العدوان .

وإذا كان هذا حال المحكمة الجنائية النولية ، التي اعتمد نظامها الأساسى بالأمس القريب من هذا العام في مؤتمر روما ، والذي يعد ضمائة دولية كبيرة لحقوق الإنسان، التي كفلها الإعلان العالمي لحقوق الإنسان ، فإن الإسلام قد سن هذه الضمائية ، وبصورة الشمل وأكمل وأوسع وأكثر ردعاً ، منذ بداية بزوغ شعاعه على الإنسانية جمعاه .

يقول الله سبحانه وتعالى ، في كتابه الكريم: " إنما جزاء الذين يحاربون الله ورسوله ويسعون في الأرض فساداً أن يُقتّلوا أو يُصلّبوا أو تُقطّع أبديهم وارجلهم من خلاف أو يُنفوا من الأرض ، ذلك لهم خزى في الدنيا ، ولهم في الآخرة عذاب عظيم".

# وزارة العدل



| ********** | <br>الناريخ : |  |
|------------|---------------|--|
| •••••••    | <br>الانسارة: |  |

وكلمة الحرابة سأخوذة سن الحرب ، لأن هذه الطانغة الخارجة عن النظام تعتبر محاربة للجماعة من جانب ، ومحاربة للتعاليم الإسلامية التى جامت لتحقيق أسن الجماعة وسلامتها ، بالحفاظ على حقوقها ركر امتها ، من جانب أخر .

و الحرابة ، هى خروج طائفة مسلحة فى دار الإسلام لأحداث الفوضى ، وسفك الدماء ، وسلب الأموال ، وهنك الأعراض ، واهلاك الحربث والنسل ، متحدية بذلك الدين و الأخلاق و النظام و القانون .

وكما تتحقق الحرابة بخروج جماعة من الجماعات فانها تحقق كذلك بخروج فرد من الأفراد .

ويدخل في مفهوم الحرابة ، العصابات المختلفة ، كعصابة القتل ، وعصابة خطف الإطفال ، وعصابة خطف البنات الأطفال ، وعصابة اللصوص للسطو على البيوت أو البنوك ، وعصابة خطف البنات والعذارى للفجور بهن ، وعصابة اغتيال الحكام ابتغاء الفتة واضطراب الأمن ، وعصابة إتلاف الزروع وقتل المواشى والدواب ، وغيرها من العصابات التي تقوم بأفعال خارجة على انقانون وفيها انتهاك واعتداء على حقوق الغير .

ولقد اعلن الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، بأن من يرتكب مثل هذه الأفعال ليس له شرف الانتساب إلى الإسلام ، فيقول : " من حمل علينا السلاح فليس منا " رواه البخارى وسلم من حديث ابن عسر .

والعقوبة التى قررتها الآية الكريمة ، للنين يحاربون الله ورسوله ويسعون فى الأرض الفساد ، هى إحدى عقوبات أربع : القتل أو الصلب أو تقطيع الأيدى والأرجل من خلاف أو النفى من الأرض .



## وزارة العدل

| <br>: | التاريخ  |
|-------|----------|
| <br>: | الاشبارة |

وعلى ذلك ، نجد أن جرائم الحرابة ، التي سنها التسريع الإسلامي ، قد جاءت بصورة أكمل واشمل ، من تلك الجرائم التي تختص بنظرها المحكمة الجنائية الدولية الحديثة ، وأن العقوبات التي وضعها التسريع الإسلامي جزاءاً وفاقاً لهذه الجرائم ، أكثر ردعا ، من تلك العقوبات التي يمكن القضاء بها من قبل هذه المحكمة ، والتي لم تتضمن عقوبة الإعدام ، وإن كان ذلك الموقف لاينال من التشريعات الداخلية للدول التي تأخذ بهذه العقوبة ، والتي تفرضها جزاء على ارتكاب بعض الجرائم بالغة الجسامة .

11.

| 1 |  |
|---|--|

# وزارة العدل

| ************* | الناريخ : |  |
|---------------|-----------|--|
|               | الانسارة: |  |

يصعب تعريف "الضمانة الجماعية الدولية "لحقوق الإنسان ، تعريفاً جامعاً مانعاً ، وذلك باعتبار أن الضمانة المقصودة ، تدور في محاور متعددة ، وتتجاوز مبدأ المسئولية الدولية المقررة في القانون الدولي العام ، وكذلك مبدأ التعويض عن الفعل الضار المقرر في القوانين الداخلية للدول المتمدينة ، وذلك على النحو الذي سوف نورده في مضمون البحث الماثل .

ولكن يمكن التقريب إلى المعنى أو التعريف بانه ، تعاون وتكافل الدول في تحقيق حقوق الإنسان ، الواردة في الإعلان العالمي لحقوق الإنسان والإتفاقيات الدولية المعنية ، وذلك في صورة جماعية بين الدول.

In the name of God the Merciful The Compassionate

Human Rights: An Islamic Perspective of Jihad and Women \*

By: Dr. Mohammed Said Al-Bouti Head, faculty of Faiths and religions University of Damascus

\* Unrevised translation.

GE.98-05057

#### Introduction

#### Islam first to recognise the supremacy of the human being

Perhaps one of the most eloquent verses attesting to the supremacy God has bestowed on mankind, the human being, regardless of traits and affiliations, is in the words of the Almighty: "Verily We have honoured the children of Adam. We carry them on the land and on the sea, and have made provision of good things for them, and have preferred them above many of those whom We created with a marked preferment". (Al-Issra': 70).

It is evident that the use of the term "Children of Adam" slices through all differences in class, religion, colour or race. The above verse clearly states that the fact that God has granted this honour supersedes the colour, race or religion a human being has landed himself.

This supremacy has entailed rights. These rights, enjoyed under the first Islamic State ruled by Prophet Mohammed, continued to reign supreme with the expansion of the supremacy of Islam.

What is worth noting at this juncture is that this supremacy and the rights it entailed, contrary to the case of Western democracies in the forefront of which are France and Britain, did not find root as a result of intellectual conflicts or revolutions or demands. Rather, they were established to become inherent through the vision of God. Without prior knowledge, the inhabitants of the Arab Peninsula were bestowed with the Koranic verse: "O mankind! Lo! We have created you male and female, and have made nations and tribes that ye may know one another. Lo! The noblest of you, in the sight of Allah, is the best in conduct" (Al-Hujurat 13). Then came the other verse, which continues to be the Islamic source of supremacy and dignity of humanity, paving the way for the legitimacy of attaining his rights.

These very same rights that Islam had donned on mankind, without calls for them or revolutions to win them, have become, in some Western schools of thought and societies, the focus of controversy if not condemnation.

The legislation that has drawn more controversy than others are those relating to Jihad and other provisions pertaining to women.

In this comprehensive summary I will try to shed light on the legislative value of Human Rights in the provisions of Islamic Shari'a relating to Jihad and women. My role will be confined to conveying, as faithfully and as accurately as possible, the views reflected in the original and early interpretations of Shari'a. It is left to the reader to understand their content and be as objective as one can expect in assessing their importance.

#### First: Human Rights in the Provisions of Jihad

No Islamic scholar has ever cast doubt on the fact that the notion of Jihad for the cause of God became an inherent part of Islamic society under Islamic rule for the purpose of defending the nation, upholding the rights of the underdogs and safeguarding world peace against the evil of all aggressors.

When the Almighty addressed his followers to extend the hand of peace he said: "O ye who believe! Come, all of you, into peace; and follow not the footsteps of the devil. Lo! He is an open enemy for you". (Al-Baqara: 208). He urged them to be the protectors of peace against the greedy and the usurpers of the rights of the weak. He warned them of the danger of injustice prevailing over equality, peace becoming a pray for aggression and called on them "How should ye not fight for the cause of God and of the feeble among men and of the women and the children who are crying: our Lord! Bring us forth from out of this town of which the people are oppressors! Oh, give us from thy presence some protecting friend! Oh, give us from thy presence some defender". (Al-Nisa': 75).

This notion of Jihad has been, since the inception of Islam and until recent times, the guardian of peace and the protector of Human Rights, and a deterrent against greed and injustice. The chapters of the history of Islam bear testimony to this undisputed fact.

What is most surprising and shocking is that the very same principle is in the dock today, accused of violating the Human rights it is meant to protect.

It is astonishing that some Westerners should label the protection of Human Rights through Jihad a violation of these rights. To persist in such attitude and to continue to perpetuate such understanding can only constitute a breach of these rights under the guise of protecting them.

This is a lopsided reflection on the true meaning of the Jihad, formed in the minds of many Westerners and has found its way into the thinking of many naïve and confused Moslems. Such a reflection has become one of the most controversial, yet illusionary, issues over the stand Islam takes vis-à-vis Human Rights.

The irony of understanding the notion of Jihad, as explained in Islamic Shari'a and the picture painted in the mind's eye of Westerners. The vast discrepancy stems from the meaning of the word Jihad in Fiqh and the Western interpretation of the term, which has been translated into Holy War, Al-Harb Al-Muqadasa. In this paper I will try to show the difference between the false picture painted for Westerners about Jihad for reasons I will not dwell upon, and the true meaning of the word as described in Islamic Shari'a. I shall confine myself to the one task of reflecting what the Koran says about Jihad, the Sunna and the writings of renowned Moslem scholars whose ultimate aim was to serve the cause of God. I shall also endeavour to be as accurate as possible, in the hope of removing any misunderstanding surrounding this issue.

#### First: what is the meaning of Jihad

The term Jihad has a much wider scope than the narrow one some people try to confine it to. Jihad means making the effort, regardless of its nature, to see that justice is done and to win the approval of the Almighty. There is no doubt that the spending of time

and money, dissemination of Knowledge and cultures to enlighten others about Islam and confronting difficulties and pain are all forms of exerting such effort which makes those who exercise it Mujahideen.

It is a fact that Jihad in battle was not legitimate before Prophet Mohammed left for Madina (Hijra). However, the word Jihad and the call for it appeared in many of the Koranic verses revealed in Mecca, "So obey not the disbelievers, but strive against them herewith with a great endeavour" (Al-Furqan: 52), and "Then lo! thy Lord-for those who became fugitives after they had been persecuted, and then fought and were steadfast-lo! thy Lord afterward is (for them) Forgiving, Merciful" (Al-Nahl: 110). It is abundantly clear that wherever the term "Jihad" was mentioned in verses revealed in Mecca, it meant all forms of effort, except for doing battle, to uphold the word of God and spread his message among people through persuasion and counsel.

#### Second-Jihad in battle: when and why?

There is a consensus that Jihad in battle became legitimate after *Hijra* and the settlement of the Prophet in Madina. Nevertheless, what is its purpose? Why was it not confined to the peaceful means used in Holy Mecca? Could it have been a means of forcing people into joining Islam contrary to their persuasions? Islamic Shari'a, and Islamic Shari'a alone, has the answers to these questions. Any attempt by an outside source will only prove futile and inconclusive.

Let us look, then, at the answers provided by Shari'a on these important issues starting with the first ring in the chain. The Koran stipulates that God has entrusted man with serious tasks. And, that man should live up to, in his own interest and that of mankind as a whole: "But if there come unto you from Me a guidance, then who followeth My guidance, he will not go astray nor come to grief. But he who turneth away from remembrance of Me, his will be a narrow life" (Taha: 123-124).

What are the prerequisites for man to become eligible for such a mission? The following conditions must be met:

- 1- Awareness of the message sent by God and revealed to the people by God's messengers and prophets. Those who do not receive the message are not eligible, "We never punish until we have sent a messenger" (Al-Isra': 15).
- 2- The ability to carry out the task. The incumbent must have the vision, the belief and the ability to put them into practice. If asked to do more than he can shoulder, he is exonerated from all responsibility. God says: "God tasketh not a soul beyond its scope" (Al-Baqara: 286).
- 3- The freedom of acceptance of the call of the Almighty. The words of God clearly stipulate that "There is no compulsion in religion. The right direction is henceforth distinct from error" (Al-Baqara: 256), and "Say: it is truth from the Lord of you all. Then whosoever will, let them believe, and whosoever will, let them disbelieve. Lo! We have prepared for disbelievers fire. Its tent encloseth them" (Al-Kahf: 29).

In light of these prerequisites set by God, the scholars of Shari'a refrained from entrusting the uninformed (person unaware of a message directed at him), and treated such person on equal footing with the forgetful or the absent-minded. They also refrained from entrusting the compelled (person who has no choice or will of action) if, out of need, responds to the task or not. This proves that entrusting man with a task set by God can only be fulfilled in an atmosphere where the incumbent has the freedom of choice to decide whether to respond to the mission or not.

This can only mean that the duty of those messengers, rulers or scholars, who spread the message of God is limited to informing the people of Gods wishes and provisions. They command the people to listen but leave them the choice of making their own decisions. They should, however, draw their attention to the retribution those entrusted may face. Those who are made to accept the divine task against their will can not be held responsible due to the absence of an important prerequisite: freedom of choice. In addition, they cannot be rewarded for what they forced to do.

This shows that Jihad in battle was not called for by the Almighty to compel people to undertake the tasks they were called upon to do. If that were the case, Jihad would nullify the commissioning because it would undermine the freedom of choice.

Why was Jihad in battle called for then? Why was the timing to follow Hijra?

To answer the question it is important to differentiate between the two sets of circumstances Moslems confronted in Mecca and in the wake of their settlement in Madina. In Mecca, there was no enemy to fight. Their mission was to inform and tell others while putting up with the harassment and ill treatment by the infidels.

When they left for Madina and settled there, the majority of inhabitants converted to Islam. Two rights, God had not previously bestowed on them, ensued. The first, Dar Al-Islam: a geographical boundary that encompassed religion and Shari'a; The second, an Islamic society giving a meaning to nationhood under a comprehensive Islamic regime.

The convergence of these two sets of circumstances led to the birth of the Islamic State with its three pillars: land, nationhood, and the authority that perpetuated nationhood and the link with land.

It goes without saying that these three pillars constitute the most precious of Human Rights that God has given to Moslems in early Islam. It was, therefore, the responsibility of Moslems to protect these pillars and defend them against aggression or conspiracy, making Jihad in battle, not sanctioned before for lack of justifying grounds, a corollary.

The land bequeathed to them by God, the Islamic group that formed on this land and the authority that gave the group strength and a common cause, all of which Moslems did not possess before, made the sanctioning of Jihad in battle an imperative.

#### Third- Evidence from the Koran, Sunna and interpretations of Moslem scholars

1- The Koran: Verses from the Koran are unequivocal about Jihad in battle. "Fight in the way of Allah against those who fight against you, but begin no hostilities. Lo! Allah loveth not aggressors" (Al-Baqara: 190); "Allah forbiddeth you not those

<sup>1</sup> Not clear.

who warred not against you on account of religion and drove you not out from your homes, that ye should show them kindness and deal justly with them. Lo! Allah loveth the just. Allah forbiddeth you only those who warred against you on account of religion and have driven you out from your homes and helped to drive you out, that ye make friends of them. Whosoever maketh friends of them-(all) such are wrong-doers"(Al-Mumtahanah:8&9); "And if one of the idolaters seeketh thy protection, then protect him so that he may hear the word of Allah, and afterward convey him to his place of safety. That is because they are folk who know not"(Al-Tauba: 6). All these verses were revealed after the armistice of Hudaibia, during the latter stages of Prophet Mohammed's life, and were not repelled by other verses.

- 2- The Sunna: Ibn Maja ,Abu Dawood and Ahmed quoted Handhala, the Prophet's writer, as saying: "We fought alongside the Prophet and came across a dead woman surrounded by a crowd who made way for him. He said: 'This woman was not doing battle, why was she killed?'. He then turned to one man and ordered him to convey a message to Khalid Ibn Al-Waleed not to kill women, the unarmed and those who seek protection". Abu Dawood said Anas Ibn Malik quoted the Prophet as saying once "Ride in the name of Allah but do not kill an old man or a child or a woman, and do not pillage..." The first Caliph Abu Bakr told Usama the commander of his first campaign: "Do not be treacherous or back-stabbers. Do not pillage or mutilate. Do not kill an old man or a child or a woman... If you come across people at worship leave them to what they are worshipping". Scholars agree that the words of Abu Bakr are on par with what the Prophet had said. If fighting battles was intended to confront the infidels solely, then killing an infidel woman and worshippers would become not only legitimate but also a duty. But when the Prophet forebode the killing of those who do not take up arms or fight back like old men he showed that sanctioning Jihad in battle is intended as a deterrent.
- 3- The Prophet's approach in campaigns: There is ample evidence to the fact that the Prophet only launched his campaigns against those who started aggression or hatched conspiracies against Moslems, or against those who were planning to do so. The *Khaibar* campaign is one example in point, when it became known to him that the Jews of *Khaibar* were planning, with the help of the tribe of *Ghatfan*, to take the Moslems by surprise.
- 4- Interpretations of scholars. Moslem scholars like the Imams Malik, Abu Hanifa, Ahmed and their followers, as well as Imam Al-Shafii', in two of his scriptures, agree that Jihad in battle was sanctioned to protect the rights and to act as a deterrent when the peace that God ordered is threatened. Lack of space does not permit the full texts of their verdict. Those interested in these texts can refer to the following: Ibn Rushd, Bidayet Al-Mujtahid, 1/369&370; Ibn Qudama, Al-Mughni, 1/301; Ibn Al-Humam, Fath Al-qadeer, 5/452 and Al-Sharh Al-Sagheer fi Aqrab Al-Masalik, 2/275; Al-Shirbini, Mughni Al-Muhtaj, 4/234; and Imam Malik, Al-Moudaona, 2/6.
- 5- Islamic conquests. The history of Islamic conquests, when viewed in light of their motives or the state in which the conquered nations found themselves in before joining Islam, is a reflection of the provision for Jihad in battle as stipulated in the Koran, Sunna and the interpretations of scholars. The motives for Jihad in battle

were not to compel peoples to convert to Islam nor were they to violate the rights of humans. Rather, they were intended to deflect the dangers of an ongoing war or to pre-empt one in the making. There is no doubt that being a step ahead of other nations planning to launch war is a legitimate act of defence justified in every era. Imam Al-Ghazali, may his soul rest in peace, in his book "Al-Mankhool" wrote to dispel any confusion: "The Romans, if you do not invade them, they will invade you". History also bears witness to the fact that under these conquests, no Christian was denied the right to his Christianity and that no Jew was denied Judaism, without any exception. In Andalusia, for example, the welfare, freedom and dignity enjoyed by the Jews under an Islamic state were unmatched before or after the Islamic rule. Another example is that of ancient Syria, the Lebanon and Palestine, which came under Islamic, rule when the majority of inhabitants were Christians. Between one third and half of the population until the advent of the Crusades. I am certain that you are all aware that the leader of the first Crusade wrote to the Christians there asking them to decide which side they were on. They wrote back, in what was then a historic decision, saying they were on the side of the Moslems<sup>2</sup>. One wonders, if the Moslems had maltreated those Christians or violated their rights, would they have joined the Moslem ranks against their coreligionists when every one knew that they were dealt with according to Islamic Law?

#### Today's false image: Who is to blame?

Let us compare the purposes for which Jihad was instituted and the ethics and Code of Conduct governing it with the practices we see in Arab and Islamic countries under its guise. Once you ascertain that the meaning of Jihad is not a figment of my own imagination, that it is a reflection of what is stated in the Book of God, the Sunna and the interpretations of scholars, you will come to realise that what is happening in some places in the name of Jihad is false and completely remote from it.

The question that one should ask, though, who is responsible for persisting in painting this image. The responsibility falls on those who insist on calling these false practices Fundamentalism and insist on linking them to Islam claiming that one is the spitting image of the other. Those who perpetrate such acts are driven by their sick mentality and their ignorance of Islam and use religion to justify their ends especially when they know they are labelled as Islamic acts. They think that this is their divine mission.

The determination of the Western media, on the other hand, to describe such irreligious and reckless acts as fundamentalist and based on the faith of Islam provide an added impetus to the perpetrators to persist in such acts.

Islamic Shari'a, which has a sacred place for Human Rights can only justify Jihad to protect these rights or to restore them when usurped. It is remote from reckless acts of this nature and will not hesitate to punish their perpetrators, and can in no way embrace them, let alone be linked to them.

The fundamentalism which emanates from the Shari'a denounces any attempt to violate the rights and dignity of man bestowed on him by God. The Holy Prophet quoted by Muslim, Alnisa'i and Ahmed said: "Those from my nation who turn against the nation,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Not visible

violate the good and the bad, do not respect the believers and do not keep their word, are not members of my faith".

#### Second: The fate of Human Rights in provisions relating to women

It is an established fact that God has given man the duty of submission. He has also given him the right of humanity. Since both men and women are bound by the same submission, it is only natural that they enjoy the same rights.

Gender has no consequence whatsoever in some of the differences we see in the duties placed on the two sexes and the rights they enjoy. A host of external factors can become responsible for such discrepancy. The principles, according to Shari'a, are one. Practice, however, requires a closer look. The subject of the summary to follow will deal with the rights under discussion.

Under Islamic Shari'a, man enjoys the following rights: The Right to Life, Civil Rights and the Right to Freedom. The latter entails freedom of faith, freedom to work, political freedom and social freedom.

As far as the Right to Life is concerned, we have not come across any religious difference that undermines or violates a woman's right to life. One cause of disagreement emerges when a man or a woman commits murder. The same punishment is meted out to the killer, regardless of sex, whether the victim is a man or a woman. However, when blood money is agreed instead of punishment, the amount paid for a woman is half of what is paid for a man.

The explanation in a case like this is that the payment of blood money instead of punishment or in the case of manslaughter does not constitute putting a value on the life of the victim. Rather, it is in fact a financial settlement to compensate the family of the victim for lose of one of its members. Thus, it falls under the category of those who are obliged to make amends. Accordingly, compensation should take into account the degree of material loss to the family. There is no doubt that lose of the breadwinner is, more often than not, greater than that of the lose of the wife or the mother. Shari'a, none the less, set a bottom line and a ceiling for the blood money to be paid. It empowers judges to determine the level of compensation within these limits based on the material damages incurred by the family of the victim. If it is proven that victim was the breadwinner, the judge would decide on a level of compensation commensurate with the lose regardless of gender.

Under Shari'a, men and women enjoy Civil Rights on equal footing. Both can own and dispose of property, enter into and sign contracts and official paperwork. Such equality is emphasised without women themselves making a plea for its institution.

The Koran dictates that "And the Lord hath heard them and He saith: Lo! I suffer not the work of any worker, male or female, to be lost. Ye proceed one from another" (Al Imran: 195); "And the believers, men and women, are protecting friends one of another; they enjoin the right and forbid the wrong" (At-Tauba: 71); and "Unto men a fortune from that which they have earned" (An-Nisa': 32).

As such, the right to ownership is one for both men and women. The right to all types of work is one, taking into account the ethics of performing work, the type of work and the environment of work undertaken by both men and women. By dictating so, Shari'a emphasises that remuneration for work is based on the quality of work performed and not on the gender of the person performing it. Having a woman perform a job does not in any way justify a lower pay, except in cases where contracts are negotiated by employer and employee. There is ample evidence to that effect in the interpretations of scholars relating to forms of contractual agreements.

It is worth noting here that Shari'a distinguishes itself from other man-made laws by the provisions that it made to preserve the feminism, integrity and dignity of women under the umbrella of equality of the right to work. Islam provides for a woman in a way that enables her to live comfortably, and to do so without having to work if she so decides. The responsibility of her upkeep and Maintenance is that of the father while she is still under his wing and the responsibility of the husband when she is married. These provisions are intended to insure that women do not resort to work out of need, and by doing so finds herself in an inappropriate job incompatible with her abilities or stature, as the case is in the West.

In exceptional circumstances where the husband for example cannot earn a living, making it imperative for the woman to go to work, Shari'a makes it the responsibility of society, represented by the leaders and officials, to find a solution to such a problem in a manner that would preserve the dignity of the woman and save her from falling pray to unsuitable work.

Islamic Shari'a, therefore, provides women with the best of two worlds: to enjoy a decent standard of living if she decides to choose family and married life; and the right to a suitable and legitimate work if need be. This is a choice never available to her in other societies.

When it comes to her Right to Freedom there is nothing controversial about it in Shari'a except for some criticism of Islam for restrictions on political freedom banning women from becoming head of state.

It suffices to say that from the viewpoint of Shari'a, which is a lengthy one, there was and there is still enough historical evidence to justify the provision. One can hardly count more than a handful of women, throughout history, who reigned as queen or ruled as head of state. Why? Why have we not heard of a woman president of the United States of America? Why have we not heard of a woman candidate for the post either in a country that urges all women of the world to fight for this right? There is but one answer. These societies, men and women, are convinced with Islam's judgement on the issue.

With other aspects of freedom, Shari'a provides for equality of treatment in duties and rights between men and women.

So what other issues remain in the area of Human Rights that the West sees as controversial?

There remains the traditional debate that revolves in that vicious circle on a number of limited issues without an attempt to understand the logic that can put an end to such a debate. I will deal with these issues to show that Shari'a is more faithful to the protection of the rights of women more than any man-made law.

Issue 1: There is the traditional debate about a woman's right to inheritance raised by the provision "to the male the equivalent of the portion of two females". It refers to the verse in the Holy Koran, which should be read as a whole and not in part. The full text reads: "Allah chargeth you concerning the provision for your children: to the male the equivalent of the portion of two females". Therefore, the verse deals with inheritance by offspring alone. Other verses provide for the rest where men and women are treated equally, or possibly tip the balance in favour of women. Here are some examples representative of the argument.

First: If the deceased is survived by sons and daughters, a father and a mother, then the parents are entitled to one sixth of the inheritance each. The provision above does not apply here, because of the one sixth rule applies.

Second: If the deceased is survived by a maternal uncle and aunt who are not clearly left out of the will, both are entitled to one sixth of the inheritance as stipulated "then to each of them twain the sixth".

Third: If the deceased is survived by More than one maternal uncle and aunt, then the uncles share one third and the aunts share one third of the inheritance.

Fourth: If a deceased woman leaves behind a husband and a daughter, then the daughter inherits half and her father, the husband, inherits one fourth. In this case, the female inherits twice what the male gets.

Fifth: If the deceased is survived by a wife, two daughters and a brother, then the wife inherits one eighth, the daughters inherit two thirds and the remainder goes to the brother. The daughters end up with 8/24 each, while the uncle receives 5/24.

The above-mentioned examples show that the rule "To the male the equivalent of the portion of two females" is not, as mistakenly understood by a lot of people, the overriding provision that applies every time there a male and a female involved in an inheritance. ?????????

Issue 2: The belief, among the majority of people, that Shari'a gives greater importance to men than women is rife. To back this misconception they use the case of a woman's testimony being worth half that of a man which raises many questions about the status of women and their rights. The misunderstanding stems from two aspects that we need to clarify. The first is the type of testimony relied upon in Shari'a and whether it is related to an investigation or to a court decision. In the case of the former, the testimony of a woman is as valid as that of a man. The investigator will rely on all testimonies that can shed light on the truth and eliminate any suspicions or doubt. In a court decision Shari'a, like manmade laws, relies on testimony for the purposes of an investigation but generally not on the testimony alone in passing a court decision. The second is that Shari'a makes a testimony, given under certain rules and conditions, an independently corroborating evidence from a legal viewpoint, and as binding as a confession or piece of material

leading him to testify against, nor kinship with the plaintiff to testify for. The second factor is that there should exist a strong link between the witness and the incident. enabling the witness to testify. In view of this second factor a judge applying Shari'a can reject the testimony by a sentimental man in murder case and how the crime was committed. The same thing would apply if the witness were a woman. It is likely that both witnesses, if confronted with a robbery leading to the killing of a person, would make a quick escape if not faint or lose consciousness. None the less, both testimonies would be equally valid during the conduct of an investigation. To take an opposite example, the testimony of a woman in matters relating to motherhood, custody and kinship, etc. is given priority. For women are in closer touch than men with such issues. Al-Sha'bi, a prominent scholar, said: There are testimonies that can only be accepted from women". Giving priority to women's testimony in matters they are more conversant with does not belittle the eligibility of men and the opposite can be equally true. The wisdom is that when social development differentiates between men and women in some professions, skills and jobs, if the roles are reversed and women became involved in such jobs more so than men, the provisions relating to testimony should follow that change and develop with it. As such, one can conclude that gender has no impact on raising or lowering the value of a testimony.

Issue 3: Accusations are levelled at Shari'a of favouring men against women in marital life by giving the man the right to divorce his wife at his own discretion. Divorce in Shari'a is closely and directly connected with alimony and dowry. This close relation is intended to be the basis for the true sense of equality between husbands and wives, men and women. God has given the man divorce as an option but tied him down by alimony and dowry. In return, He gave the wife the right to claim the alimony and the dowry when faced with divorce. The wife, equally, has the right to demand a divorce on condition that resorts to the court if she had not reserved herself that right in a clause in the contract of marriage. The same provisions apply in this case.

If a woman asks for divorce for maltreatment or injustice on the part of the husband, then the judge will grant her wish and her full rights to the dowry. If she requests divorce for personal reasons not related to the behaviour of the husband, then the judge may grant the divorce after persuading the husband to consent. The husband, however, has the right to keep the whole or part of the dowry he had given the wife. This is known as "dislodging". As such the principle of "quid pro quo" governs all divorce cases.

This is how divorce regulated in Islam. No other alternative can guarantee the rights of both partners better nor ensure greater equality. I believe that a more equitable regime is yet to see the light.

<u>Issue 4:</u> Polygamy in the eyes of many Westerners is a damning evidence of the inequality between men and women in Moslem societies, and constitutes a violation of women's Human Rights. How much truth there is in this?

Shari'a takes into account exceptional circumstances and reasons that may render the husband needing more than one wife. The presence of such circumstances and reasons is not a subject of debate. There is, also, no doubt that the presence and impact of such factors is more pronounced in Western than Eastern societies. Since human beings are not

<sup>3</sup> Not visible

infallible, the husband is faced with two options. The first is to revert to celibacy and become a saint, which is beyond any man's ability. The second is to have a second woman in addition to his wife. This is what the majority of people opt for, when there is a need, in Western and Eastern societies alike.

Western societies, however, did not wish to regulate this addition. In case of need, a woman's rights and dignity, the equality of treatment with the other woman and the protection of ancestry from confusion and obliteration are not guaranteed. Whereas Shari'a dealt with the issue, left lax by others, with heavy restraints and burdens that only those in dire need would take on another woman. These preconditions focus on respect of the dignity and rights of both wives, equality of treatment and the protection of the ancestry from confusion and obliteration. The tendency to have more than one partner whenever the husband feels the need is common in all societies. The difference though between Shari'a and other regimes is that the former has laid the rules that govern the relation while others did without such rules. This poses the question: which of the two is better suited to protect the dignity and rights of women, and is not the latter more detrimental to society?

#### Where does woman polygamy stand?

Of course, there is always the argument: If it is a question of need why not regulate polygamy for women also?

The answer is that according to the divine laws human pleasure revolves around serving public interest and not vice versa. Hence, the pleasure of sex serving the creation of a family, the pleasure of food and drink maintaining good health, and the pleasure of sleep to restore physical and mental energy. If it were not for the pleasure God has placed in these activities, they would have become a heavy burden. Accordingly, one can say that responding to the man's needs under the above-mentioned rules and regulations does not in any way harm the interests of the family, nor does it interrupt ancestry. To respond to a woman's need in the same fashion can only tear the family apart, interrupt ancestry and afflict society with a wave of traumas.<sup>4</sup>

Let us imagine ourselves asking a group of school children who their fathers were? They would answer back with confidence and pride. If we were to ask their friends the same question they would hesitate and show signs of depression because they only know the mother that they were born to. One can easily imagine the impact of such a phenomenon on society. That is why Shari'a can not allow society become a victim of the pleasure of individuals. It is, therefore, inevitable and logical that Shari'a, should look the other way sacrificing pleasure for public interest whenever the need may be. It does meet, however, the desire of the woman, if the need arises, without harming society. If a married woman finds herself in need of marrying another man (when she is denied the natural right of sexual pleasures), she can demand separation from the husband who is unable to fulfil the duties of marriage, to marry another man. Shari'a courts provide all the support a woman needs to enjoy her legitimate rights of pleasure without sacrificing the interests of society. Such jurisdiction is abundant in Islamic teaching, Fiqh.<sup>5</sup>

See "Women-between Western tyranny and the joys of the Divine Law" by the author of this paper. P.P. 120-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> See Nihayet Al-Muhtaj, by Al-Ramli: 6/305; Al-Mughni, by Ibn Qudama: 7/112.

unable to fulfil the duties of marriage, to marry another man. Shari'a courts provide all the support a woman needs to enjoy her legitimate rights of pleasure without sacrificing the interests of society. Such jurisdiction is abundant in Islamic teaching, Fiqh.<sup>5</sup>

Issue 5: The responsibility of men towards women. This principle is based on the Koranic verse: "Men are in charge of women, because Allah hath made one of them to excel the other, and because they spend of their property (for the support of women)" (An-Nisa': 34).

The misunderstanding lies in the interpretation of the expression "in charge of" and not in the concept itself. The expression is often interpreted in the sense of hegemony and tyranny, which is not the case. Such a meaning is in total opposition to the word of the Prophet who said "The perfect believer and the closest to me is the most gentle with his family".

"In charge of" in the verse means care and attention putting the woman at ease with herself and finding a shoulder to lean on when married. It is human nature that the woman is the one who wants to be under the wing of a man. There is no doubt that if members of the same family felt threatened by a thief trying to break into the house, it is the husband who confronts the danger while the wife stands behind him for protection, or hides in a safe corner of the house.

All that I have read about women describing the man of their dreams, is a reflection of the words written by the German writer Ester Flarr. "The man I want is the one who can protect me. In order for him to do so, he should be taller than me, stronger and more intelligent. He is the one under whose shadow I shelter and whose face I see when I look up". (Translator's note: Free translation as original text of quote is not available to the translator, nor is the exact spelling of the author's name or the title of the book).

This is the exact meaning of the term "in charge of". God granted women the right to enjoy the permanent protection of men. God cites these facts for others to learn from. There is no compulsion or order for it to be followed. Those who do not follow it can look no further than those cases where a woman finds shelter under the wing of her husband. While, contrary to the natural law of life, other women find themselves having to provide protection for their men.

The Islam that is the subject of our discussion on the protection of women cannot be held responsible for some of the wrong practices that we hear of in some families. On the contrary, Islam came about to put an end to them and to improve the lot of the families that become victims to such practices. The more Moslems lead astray from the teachings of Islam, the more we hear of them. The best means of dealing with them remains to be better Islamic awareness and education.

These are the points that I wanted to dwell upon which are of interest to those who follow the state of Human Rights worldwide. It is my sincere hope that they continue to do so. I am confident they will come across the trail of cultural crimes that violated and trampled

Translated by Al-Hadi Sulaiman.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> See Nihayet Al-Muhtaj. by Al-Ramli; 6/305; Al-Mughni, by Ibn Qudama; 7/112.

<sup>6 &</sup>quot;The right of a man to marry more than one woman", by the German doctor Ester Flarr. P.P. 24.

on the most noble and sacred of Human Rights, the imprints of which we see here and there. Praise be to God first and foremost.

Translator's note: All translated quotes of verses from the Holy Koran are from The Koran: Everyman's Library, 1992 edition, Translated by Marmaduk Pickthall.

# يسم الله الرحمن الرحيم

# Human Rights ...Human Responsibilities From an Islamic Perspective

By Mr. Kamel Al-Sharif
Secretary General
International Islamic Council
For Daw'a and Relief
Jordan Representative

Paper, Presented to the Seminar:
"Enriching the Universality of Human Rights, Islamic
Perspective on the Universal Declaration of Human Rights"

#### Geneva

20 – 21 Rajab 1418 Hegira

Corresponding to 9 – 10 November 1998

In the Name of God, Most Compassionate, Most Merciful

The Universal Declaration of Human Rights which was endorsed by the United nations General Assembly in its meeting in Paris on 10 December 1948 has asserted noble human principles, including the fact that "every individual and social institution will be guided by the spirit of the U.N. Charter, will try to spread its principles and teachings, and enhance respect for these rights and liberties by using all the effectual means available, whether they are national or international, with the aim of recognizing these rights and liberties and complying with their contents."

The Declaration has also emphasized many human rights, including the right of life, freedom, security, immunity against arrest or arbitrary exile, the right to a fair trial, and the right to think, and express oneself, to believe and to embrace the Faith of his own choice. It also asserted the principles of work, social security, education and participation in the cultural life of the society.

The proclamation of the Universal Declaration of Human Rights has encouraged the conclusion of other affiliated international agreements, such as the International Convention on the Civil and Political Rights, and the International Convention on Economic and Social Rights. The United Nations General Assembly has endorsed similar declarations affirming the rights of the child, rejection of racial segregation and discrimination against women.

Arabs and Muslims have welcomed and supported these humanitarian charters because they find it in harmony with Arab traditions and the Islamic heritage Our meeting today, with the endorsement of the O.I.C. and the active participation is a new evidence of this support.

It is needless to say that these lofty principles have constituted a beautiful dream and a noble goal for Man to achieve from time immemorial. Reformers and philosophers have sought since the early dawn of history to make this dream come true. The Greek poet Homer said in the Odvssey: "Respect man, and protect the rights of the poor." Cicero cited Plato as saying "All knowledge that is divorced from justice must be called cunning rather than justice". American Revolution of 1776 and the French Revolution of 1789 issued proclamations affirming with difference variations that men were born free and equal in rights, and that the goal of any state should be the protection of the rights of man in life, freedom, security and ownership, and called for the refraining from placing restrictions on this freedom except according to the rule of law and after a fair trial. The two revolutions have also called for numerous other humanitarian principles and legal guarantees.

### Arabs and Human Rights:

Human rights and dignity of man were part of Arab traditions, even in the Pre-Islamic era called Jahiliya or "ignorance". The values of the clan were focused on helping the weak, supporting the kins and being hospitable to guests and travelers. In fact, Arab poetry has highlighted these values in a clear way. The Arab poet Ka'ab Ibn Malek says the following verses in this regard:

"Never do injustice to others

Never give support to the unjust.

For injustice ultimately ends up, with destruction and death."

Arab clans used to brag in being forerunners in this field, as is expressed by another poet:

"They scoled us for being few in number But we said the magnanimous are but few.

And why should we care that we are few when our neighbor is highly respected, while the neighbor of the numerous is down trodden." The most prominent qualities for a tribal chieftain were modesty and strict observance of justice. In the master piece of Omar Ibn Kulthoom we read the following verse: "When the "malk" the chief try to inflict injustice on people, we refuse to accept injustice."

During the Arab Pre-Islamic era, there was a historic alliance among the Arab clans known as the "Al-Fudoul" treaty. According to this alliance, Arab clans pledged to confront the unjust, support the victim and protect the wayfarer. The Prophet Muhammad, peace and prayers be upon him, was a contemporary of this alliance when he was a young boy. He was quoted as saying: "I witnessed together with my uncles in the Jahiliya (Pre-Islamic period) a blessed alliance which was cherished to my heart. It was based on supporting the victim and confronting the unjust. This Jahilya alliance will still stand in Islam and will even become stronger."

# Islam and Human Rights

It is a fact that the modern term "Human Rights" never appeared neither in the Holy Quran nor in the tradition of the prophet, or the work of the prominent jurists. The lack of this term in the early sources of the Islamic jurisprudence have been interpreted by some writers in the west as that Islam is inherently against human rights! But if we study the case attentively and without bias we shall find these observations:

• Firstly, there is no one single right or privilege is not covered by injunctions in these basic texts, so there are no generalities or vague descriptions which leave wide room

for doubts, skepticism or negligence.

• Secondly, that these rights are part and parcel of the rights of God incumbent on man in describing the faithful the Quran says "They who are true to their bond with God, and never break their convenient, and who keep together what God has bidden to keep joined." (13/20)

This ever-presence of God in every situation concerning man is a major characteristic of the Islamic dogma which is embodied in Quranic verses like this one "Verily, all power does rest with God".

It goes without saying that the attachment of Human rights to God give it special sanctity, and raise it to the status of religious obligation.

This principle has been stressed in the Quran in order to put man in his place as subservient to God and that he has no power of his won in isolation from God, and thus protecting him from his arrogance, greed, and self-deception. "Verily, man, becomes grossly overweening, whenever he believes himself to be self-sufficient." (96/6)

In the modern age the feeling of self-sufficiency led to the emergence of the ideology of "Humanism" with all it's branches and ramifications, where the very existence of God was challenged, and man was placed as the center of the universe. Lodwing Feurbakh his in "Essence of Christianity" advised the atheist not to be contented with the denial of God, but he should take the attributes of God to himself, so man -in his opinion- is the Al-mighty, the omnipotent, the All-seeing, the Al-hearing, in short He is every thing. The last observation which I would like to make in this juncture is the fact that in the Islamic perspective rights are closely linked with responsibilities, to the extent that every right is an obligation in the same time. And both are practiced through the obedience to God, as we shall see in the following pages.

Islam then came to assert this deeply entrenched trend in Arabs traditions, to assure human dignity and to guarantee respect for human rights. It enacted many laws and legislation aimed at protecting man's life, property, home, freedom of thought and active participation in public life. Islam did not discriminate between men and women in terms of human dignity and public rights. The only distinction was in the functions and responsibilities governed by the physical and psychological differences between the two sexes. The aim of all these laws and legislations were to build the family, and consolidate the society on sound and healthy basis.

Islamic legislation and guarantees as we have seen were based on durable ideological foundations which made human dignity an inseparable part of the Faith itself. In fact, the Holy Quran points out in more than one place that God, Praise be to Him, has created man with His own hands in the most beautiful image and formation, and blew His Spirit into him and made him His representative in this Universe: "We have bestowed Our blessings on the children of Adam, carried them on land and in the sea, and gave them preference over many of our Creation." (17:70).

While God has guaranteed honor and dignity to man, this implicitly means that man should respect the dignity of his fellowman, not to transgress against him or deny his rights. There are many verses in the Holy Quran affirming the duty of the Muslim in resisting injustice, inequity and transgression against human rights. God, Praise be to Him, has said: "Say: My Lord forbideth only indecencies, such of them as are apparent and such as are within, and sin and wrongful oppression." (7/33). Cautioning against the consequences of injustice, God says in the Holy Quran: "Consider all these townships! We destroyed them when they committed unjust acts, and we appointed a fixed time for their destruction." (18/59).

The Prophet of Islam has also affirmed the need for the solidarity of the human society to forestall injustice and act according to equity and fairness; He says in this connection: "If people see the unjust and do not stop him, God will send them torments as a punishment."

As for the previous Quranic verse pertaining to man's prevalence on the land and sca, it is a reminder of the physical and mental capabilities which God bestowed on man to enable him to utilize nature, to understand nature, to resolve its mysteries, and to explore its resources for his own good. God commands his angels to bow to this creature whom God has chosen to worship Him and cultivate His land. This meaning was contained in several other verses such as: "And remember when He said unto the angels: Fall prostrate before Adam, and they all fell prostrate, save Iblis (Satan)" (18/50).

### Dignity for All

The Creator emphasizes in his revealed Book the dignity of the human race. This dignity is a general gift from which no one is excluded. "Women are the sisters of men," as the Prophet of Islam says, and they have rights and duties. It is noteworthy that in the Arab Jahiliya (Pre-Islamic period), women were treated as part of man's belongings whom male sons inherited from their fathers in the same way they would inherit any other material belongings. At the same time in Europe, synods were held to investigate the "spirit of women" and whether women could be regarded as human beings or not! In the midst of all this, Islam came to elevate the status of women and to assert their rights. In this connection, Norman Daniel wrote in his valuable book: "Islam and the West," "women's rights in Islam are usually discussed in the West from the viewpoint of being dominated, enslaved and taken as harems. The truth

however, is that Islam guaranteed for women more rights than the rights contained in the "laws of the property of married women" which was proclaimed in Britain as late as 1860". Wives of the Prophet, as well as wives of the carly companions were consulted in matters of state, the second Khalifa appointed women in high public offices. It was reported from authentic sources that women participated actively in military actions. What can be said about women can be said about children. The Islamic Shari'a has enacted detailed rights for the child in all stages of his growth until he becomes an adult, in this sense the Quran says "concerning your children, God enjoins you "to take care of them" (4/11).

The girls were particularly taken care of, as the Prophet said:" Any Muslim who rear two daughters, and take good care of them, will be given paradise as a reward." (Al-Boukhari)

Without loosing sight of the miserable condition of women in the east and west before the Mohamaden massage, the Islamic attitude was a great leap forward. In many instances the Koran put women in the same level with men in the protection of the society, here we can refer to the verse 9/71 which says: "The faithful among men and women are but the defender of each other, they enjoin what is good, and deter what is bad". In another verse which follow the same pattern but ended with a stern warning "If you fail to do that you shall incuree "fitna", which means confusion, distruction, and spilling of blood. The wisdom contained in the Holy directive is not only the moral obligation to encourage piety and resist evil, but -also- to the necessity to involve women in this process. Saying that, we have to remember that the Islamic strategy for reform was characterized by two major traits, one is his gradual approach to reform in order to avoid superfluous ruptures, the second is the dynamic vitality for continues progress. Some western writers

observed that Islam is an open-ended road for reform. If we take slavery as an example, nowhere in the Islamic sacred texts one can find a clear-cut prohibition against this inhuman practice, but - instead- you find a number of measures get rid of it, such as the closing of their sources, encourage slave liberation, and elevate their social status, so when the time became ripe, and Muslim governments took the final step, no body could say that this is an un-Islamic action. While the west jump from one extreme to the other concerning the question of women, which we can not discuss in details due to the limits of time and space, Islam has always- maintained a balance posture. In principle, woman is entitled to occupy any job that suits her qualities, and enhance her positive role, without jeopardizing her first and foremost duty, namely the building up of the family, and the upright rearing of healthy children. We can appreciate the value of this wise program, when we see nowadays what serious damage the reckless currents have brought on the dissolution of family life, the breakdown of parent's authority, and the emergence of untold social and bodily maladies.

### Islam and minorities

The Islamic Shari'a was a forerunner in guaranteeing clear rights for religious and ethnic minorities in Muslim countries. It gave them the rights of ownership and employment. The Muslim ruler was responsible for the protection of their property, homes, and places of worship just like all other citizens. This legislation is deeply rooted in the Islamic doctrine which recognizes all the Divine religions and respects their prophets and holy books. The Holy Quran says in this connection: "We make no distinction between any of them (the prophets), and Unto Him we have surrendered." (2/136). As a matter of fact all the Biblical prophets were called Muslims in the Quran, in the generic sense of the term "Those who surrender themselves to God".

God also says in the Holy Koran: "Allah forbideth you not to co-exist with those who warred not against you on account of religion, and drove you out from your homes, that ye should show them kindness and deal justly with them. Lo! Allah loveth the just dealers." (60/8).

Man's right to religious belief and the freedom of worship is organically linked with his right to the freedom of expression of his views without fear.

In the western literature there is lot of talk about the "Dhimmah" status stipulated by the Sharia to non-Muslims, The fact that this arrangement which literally mean "pledge, or covenant", was the best possible guarantee to the religious minorities; yet, this issue has been relegated to the passing history and no longer practiced in any Muslim country, in keeping with the Islamic perspective, and it's gradual and continual process for balanced reform.

# Islam and Dialogue

The Holy Quran in this connection is a vast arena of dialogue with believers from other Faiths. It even cites the views of the unbelievers and replies to them. It calls on the Muslims to engage into rational conversations based on a civilized approach that is free from slander and accusation, in this respect the Quran has this to say: "There is no compulsion in religion. The right direction is henceforth distinct from error. And he who rejecteth false deities and believeth in Allah hath grasped a firm handhold which will never break." (2/256).

The Prophet himself was engaged in dialogue with a Christian delegation form "Najran" in South Arabia, the conversation which lasted for several days in his mosque at Medina did not produce any tangible results on the

theological grounds, and every party remained adamantly in his position; yet, the Christian group asked the Prophet to send them an arbitrator from his companion to judge between them in their quarrels "because we find you trust worthy people! " they said. This tradition of open dialogue was carried through the ages, under Muslim dynasties in Damascus and Baghdad. It reached its peak in Muslim Spain, where different cultures blended and produced a magnificent amalgam that advanced science in all domains. This magnanimity, and openness of mind is not due to special salutary qualities on the part of the Arabs or Muslims, but because it's part of the credo as we have already mentioned, the Quran enjoined Muslims to dialogue with the "people of the book in the best manner" He praised the Torah and said " we have brought the Torah from on high containing guidance and light" (5/44). In other verses He called upon the Christians to let the "Evangil judge between them according to what has been sent from God."(5/47)

Proceeding from this vast, flexible base, Muslims can approach inter-Faith dialogue without any religious or psychological restrictions, because they can find in their own Faith rules and principles urging coexistence and helping explore new areas of cooperation and convergence.

### Islam for freedom of choice

Intellectual terrorism, from the viewpoint of Islam, is an ugly phenomenon because it paralyses the mind and undermines the creative talents. Instead, Islam calls for fruitful interaction between civilizations and cultures. In many of its verses, the Holy Quran urges people to be intellectually productive and to utilize their minds and activate their talents and faculties, some verses in the book has ended in such exhortations "will you not, then, use your reason" or "so that you might learn to use your reason", or

again "in this -the Quran- behold, there are messages indeed for people who think". In a famous tradition Prophet Mohamed has said that the noblest among the martyrs is Hamza (His uncle and a great hero of Islam). And a man stood before an unjust ruler to advise him and deter him till he was killed unjustifiably.

Islam -equally- condemns physical terrorism because its instrument is violence, the killing of innocent people and the spilling of human blood. The Quranic principle is very clear in this regard: "Whosover killeth a human being for other than "punishment for" manslaughter or corruption in the earth, it shall be as if he had killed all mankind, and who saveth the life of one, it shall be as if he had saved the life of all mankind." (6/32).

This is so because the effect of such ugly crime -in the Islamic perspective- is much more than an offence against an individual. It is an assault on the whole of mankind and the inviolable right of life. To be lenient toward assailing the life of one individual would make murder and infighting among people an ordinary and trivial matter. And thus encourage organized crime as we can see in some contemporary societies.

# Rights Vs Responsibilities

In the Islamic perspective man rights and responsibilities are closely linked like the two sides of one coin, and both stem from God and to Him they return for reward or punishment. We have already referred to these fundamentals, but they still need some elaboration. Man in the sight of God is responsible person, endowed with reason to make choices and take decisions, all these intendments were covered by the term "Amana" reason and trust, as the Quran says: "We have offered the "Amana" to the heavens and the earth but they decline to bear it, but man bore it.

Verily, he tends to be unjust and ignorant" (33/ 72) Now, ignorance and injustice in this context are the inordinate offshots, and the excessive application of rather objective qualities like courage, coolness, and creativeness.

Man was armed with these properties in order to be able to meet the great challenges, and face the immense dangers in fulfilling his divine mission in populating the earth, and harnessing the wild forces of nature to his benefits. But he warned against extravagant employment of these qualities otherwise he would fall into ignorance an injustice. In many instances the Quran put the emphasis on the reasonable limits laid down by God and called upon man not to transgress over it "These are the limits set by God so approach them not (2/187). In another verse "and who ever transgress against the limits of God, have done a great injustice to himself" (65/1). Rights and Responsibilities go hand in hand, and non of them in the Islamic perception is isolated from the other "no taxation without participation", the dictum say in U.S.A. Let us take the parent-children relationship, the protection and care of parents towards their children is a religious obligation, in turn the obedience of the child to his parents, and the due concern for them in old age is a binding duty, God say in the Quran "Show gratitude to me, and your parents" (31/14) and when the prophet Mohamed was asked who is more worthy of my care? He answered "your mother" and repeated it three times, and lastly he said "your father.

# Call to Moderation

It is a congenital element of the human nature that man love the good things of this world, even if his gains are at the expense of the others.

But again, he was reminded not to transgress the limits set by God. "Oh Man kind, eat of that which is lawful and good,

not dependent on conventions and declarations only, but subject to beliefs and convictions of the ordinary citizen. This is specially true when there is no supervision from official agencies, and where man is left before his conscious and faith. Here the principles of Islam, and it's methods in training and harnessing the human behavior can be of great value in directing man in the right path. As the Quran says in this sense "Now, there has come unto you from God a light, and a clear divine writ, through which God shows unto all that seek His goodly acceptance the path leading to salvation. And, by His grace, bring them out of the depth, of darkness into the light and guides them onto a straight way." (5/16). In this respect the individual responsibility and personal initiative towards human rights is very similar to the exercise of democratic principles where "virtue is the essential basis" as the French philosopher Montesquieu put it. It is very gratifying -indeed- that the international family has started to take cognizance of the indispensable role of the spiritual and moral factors, in urging people towards the respect of rights and responsibilities, this seminar is a manifestation of this awareness, and a welcome beginning that it should be pursued with great earnestness.

Although Islamic principles, as we can see, can serve as a spiritual and moral framework for the Universal Declaration of Human Rights, unfortunately, there are still some circles in the West, acting out of their own vested interests, still persist on perpetuating fears and arousing suspicion about Islam with a view to obstructing the desired cooperation. They portray Islam in an image that is contrary to its real nature, realities, and history. Our hopes and confidence are enhanced by the fact that there are people with a commendable conscience, who are not condoning this campaign of hatred and instigation. These people have continued to act with the dignity of the learned and the rationality of the wise, and volunteered to refute these false claims and to highlight the tolerance and humanism of Islam

and its past contributions in the advancement of human civilization. Needless to say, such a positive trend should be encouraged, and this cultured group should coordinate their efforts with a view of creating an atmosphere of fraternity, confidence and cooperation.

#### Islam for Global Understanding

It is needless to say that our world is suffering from man's old penchant for domination, expansion and hegemony which come so often disguised in the form of moral values and humanitarian principles. In many cases, international organizations that have been set up to protect these principles, and to defend right and justice are manipulated and used as instruments for carrying out the national interests and ambitions of certain powers. We have witnessed many cases in which military aggression was committed against small nations, and sanctions were unjustly imposed on them under the flags of the United Nations. We have also witnessed the violation of the sovereignty of other states and the trampling over their rights under the false pretext of defending human rights. These practices have casted a shadow of doubt and despair, and prompted many people to think that these conventions and institutions were only established to preserve the status quo, and to prevent polarization which will give rise to new powers.

While recognizing these painful facts which are due to human weakness and lust for power, we still see in the United Nations Charter and the Universal Declaration of Human Rights ideal goals that can fulfill man's needs for security and peace. It is all the more important to protect and upgrade these institutions and to provide them with the guarantees that can allow them to carry out their noble goals in a more efficient way in the realization of man dreams contained in the Holy Quran urging people to cooperate for

doing good and to refrain from cooperating for the purpose of committing evil and aggression:

"But help ye one another unto righteousness and pious duty, Help not one another unto sin and transgression." (5/2)

Many concepts are currently being considered to improve the functions of the United Nations Organization so that it could become more effective in resolving conflicts, preventing wars and ending big power monopoly of the international organization. These ideas are worthy of attention, all the more so because of the disequilibrium in the international balance of power, and the growing doubt of the usefulness of the international organization and conventions, which will inevitably generate many major and minor conflicts which runs counter to the interests of every body.

It is futile to think that one nation or a group of nations can impose their will on the whole world by armed force for an unlimited period of time. The world history show that it is not even for the interest of that particular power to try this risky attempt, because people will rise someday to defend their culture and regain their national identity, and these inevitable reactions will engender new causes for wars and conflicts. Cicero was right when he said that the Roman empire started to decline when it started to impose its civilization and laws on the conquered nations (1). There are lot of talk about the need for cultural diversity, and pluralism, but -unfortunately- the trend to impose one culture at the detriment of others is still strong, and had it's eloquent advocates, professor Samuel Hantington, not only sang the praise of the western civilization which we share with him, but prophesied the inevitable struggle between that civilization and Islam, professor Fukuama came to the same conclusion but he predicated the outcome in his "End of History And The Last Man", As Muslims we reject these

<sup>(1)</sup> Quoted by St. Augustin "City of God"

unsound notions, and believe in the final victory of reason over bigotry, and a better future of man. As a matter of fact the Quran preached the unity of human kind through diversity and multiformity, "And if God willed He would have made them one nation" (42/8) He said "They will continue to hold divergent views" (11/118). In the Islamic ideals diversity of cultures adds to the beauty of the human landscape, and the enrichment of it's experience, any attempt to prescribe one mode of thinking is conducive to trouble, and doomed to failure in the end.

The alternative can be found in making room for reason to prevail in guiding the policies of states and to remove indefinitely the dreams of domination and expansion, so people can work together for building a stable world in which all civilizations and cultures would prosper, and would be devoted to the protection of mankind and to advancing its material and spiritual well-being, as truthfully described in the Holy Quran: "O mankind! Lo! We have created you male and female, and have made you nations and tribes that ye may know one another. Lo! The noblest of you in the sight of Allah, is the best in conduct." (49/13).

Islam accepts diversity and pluralism, and views them as a natural part of this life. The aim of this diversity and pluralism is to allow people to get to know one another and to cooperate with one another, thereby eliminating discrimination among people on the basis of color, race or sex. One of the famous sayings of the Prophet Muhammad in this connection was the following: "The best people are the people who are most useful to others."

We are hopeful that the international community would cooperate and lay its weight on the side of peace that is based on justice and on the side of the legitimate rights until the Palestinian people regain their full rights, and all causes of concern and tension in the region are eliminated.

Muslim countries under the aegis of the Organization of The Islamic Conference in conformity with the deep rooted Islamic traditions concerning the human rights, have assembled in Cairo (1990) and after passing in review these lofty principles as they were stipulated in the authentic sources of Shariah they produced the International document which was later referred to as "The Cairo Declaration".

One might ask about the difference between the Universal Declaration of Human Rights and the Cairo declaration if the same and identical purpose? The real difference is exactly what we are trying to achieve in this seminar. Namely the introduction of the spiritual and moral dimensions to the universal document. We believe in the Islamic approach in linking every human initiative to God, the creator and the divine source of good. It is an allembracing approach which involve every citizen, in all walks of life, and which need a great deal of education, training, and examples of identification. It is needles to say -againthat Islam through faith which it instill in the heart and mind of the believers, Its egalitarian moral system and its spiritual training in the mosque schools, and other religious meetings is apt to fill these gaps and provide for the much sought discipline for individuals and communities as well.

# حقوق غير المسلم في المجتمع الإسلامي

أ.د. عدنان بن محمد الوزان أستاذ الأدب المقارن وكيل وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد المملكة العربية السعودية

بحث مقدم لندوة إثراء حقوق الإنسان الاعلان العالمي لحقوق الإنسان: من منظور إسلامي المفوضية السامية لحقوق الإنسان -هيئة الأمم المتحدة - جنيف ٩-٠١ نوفمبر ١٩٩٨م ٢١-١٠ رجب ١٤١٩هـ

# المحتويـــات

| الصفحة | الموضوع                                               |
|--------|-------------------------------------------------------|
| ۲      | تهيد.                                                 |
| ٥      | المبحث الأول: القواعد العامة لحقوق الإنسان في الإسلام |
| ۰      | أولاً: دين الإسلام ورسوله تَمْثُثُ                    |
| 1 1 2  | ثانياً : تاريخ حقوق الإنسان في الإسلام                |
| ١٨     | ثالثاً : أهداف حقوق الإنسان في الإسلام.               |
| * **   | رابعاً : عالمية حقوق الإنسان في الإسلام.              |
| 7.7    | المبحث الثاني : حقوق غير المسلم في السِلْم.           |
| 77     | ١ – احترام الأنبياء والرسل.                           |
|        | ٢ - حقوق المشركين.                                    |
| ٤٠     | ٣ - حقوق غير المسلمين في إبداء الرأي والإبداع.        |
| ٤٣     | ٤ – الحقوق الاجتماعية.                                |
| ٤٤     | أ) حق تكوين الأسرة.                                   |
| ٤٥     | ب ) حق العمل                                          |
| ٤٦     | ج) حق الملكية الفردية                                 |
| ٤٧     | د) حق التكافل الاجتماعي                               |
| ٤٨     | هـ) حق التكافل                                        |
| ٠.     | المبحث الثالث : حقوق غير المسلم في الحرب.             |
| ٠.     | ١– مفهوم الحرب في الإسلام ( الجهاد – القتال )         |
| 70     | ٢ – حقوق المسلم في الإسلام                            |
| ٥٥     | ٣ - مباديء التعامل مع غير المسلم في الحرب             |
|        | 1) الاطفال.                                           |
|        | ب) النساء .                                           |
|        | ج) العزل من السلاح.                                   |
|        | د ) الرهبان.                                          |
|        | هـ ) البيئة ( الحيوانات والنباتات )                   |
| ٥γ     | ٤ ) حقوق الأسرى                                       |
|        | ٥ ) حقوق القتلى                                       |
| ٦٠     | الحاتمة .                                             |
| ٦٤     | الهوامــش .                                           |
| ٧٢     | فهرس المصادر والمراجع.                                |

#### تمهيــــد \*

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه ومن أهتدى بهديه إلى يوم الدين وسلم تسليماً كثيراً أما بعد:

فإنني عندما كلفت بالكتابة في موضوع هذا البحث كان الوقت الذي أعطيته لإعداده غير كاف ليتضمن كل مايتعلق بعناصر الموضوع. لهذا رأيت من المناسب أن يقوم البحث على تقديم نماذج وومضات للثوابت الإسلامية عن حقوق غير المسلمين في المجتمع الإسلامي. واستكمالاً للفائدة رأينا من المناسب أن نذيل البحث بمسرد عن المصادر والمراجع التي احست فت بهدذا الموضوع لمن يرغب المزيد في البحث والدرس.

إن موضوع معاملة غير المسلمين في الإسلام الذي يسعى الباحث فيه إلى دراسة الجانب الأساسي من النظام السياسي في الإسلام يتناول مايتعلق بمعاملة غير المسلمين في جوانب الحياة السياسية والاجتماعية في الإسلام - يهدف خاصة إلى:

١ - إبراز الإطار الذي يرسمه الإسلام في تكريمه للإنسان - وإن كان غير مسلم - فضلاً عن كونه مسلماً وفي تجنب ظلمه وإيذائه، وتوضيحُ موقف الإسلام من الاتصال بغير المسلمين ومعاملتهم من خلال دراسة ماعرف عند المسلمين بأهل الذمة، وما يعرف عند غيرهم الآن بالأقليات.

<sup>\*</sup> عملنا على وضع الحواشي والهوامش في نهاية البحث ، إلا أننا نضع من وقت لآخر بعض التعليقات أسغل الصفحات لاهمية التعليق ومايتناسب في المتن للعلاقة بينهما. وهذا التعليقات نرمز إليها بعلامة النجمة هكذا ( \* )

- ٢ تقديم التصور الإسلامي الصحيح لمعاملة غير المسلمين في الإسلام من خلال آيات القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة، وتحديد الأسس والضوابط للتعامل مع غير المسلمين في المجتمع الإسلامي.
- ٣ استعراض بعض النماذج الإسلامية في معاملة غير المسلمين في العصور الإسلامية المختلفة.

والبحث يلقي الضوء على عالمية الإسلام وتسامحه وأنه وحده الكفيل بإقامة المجتمع الإنساني العالمي \*، وتحقيق حقوق الإنسان مسلماً كان أو غير مسلم، وذلك من خلال قاعدته الإنسانية العريضة التي جاءت في القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ ياأيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلنا شعوبا وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم ﴾ (۱)، وقول النبي محمد على الله من بني آدم يوم القيامة، قيل: يارسول الله ولا الملائكة المقربون؟ قال: ولا الملائكة المقربون»، (۱) ، وقوله على في خطبة الوداع: « أيها الناس إن ربكم واحد، وإن أباكم واحد، كلكم لآدم وآدم من تراب، إن أكرمكم عند الله أتقاكم »(۱). فالإسلام يخاطب بني البشر: «ياأيها الناس» و «يابني آدم »و «ياأيها الناس» و «يابني آدم »و ياأيها الإنسان»،

\* المملكة العربية السعودية منذ تأسيسها في عهد الملك عبدالعزيز آل سعود - يرحمه الله - قامت على ماكان عليه منهاج الدولة السعودية الأولى قامت على دين الإسلام حين تعاهد الإمام محمد بن سعود والشيخ محمد بن عبدالوهاب - رحمه الله تعالى - على ذلك ويؤكد الملك عبدالعزيز في مناسبات عديدة ( وخصوصاً في حديثه مع رئيس وأعضاء مجلس الشورى ) قائلاً: « وإنكم تعلمون أن أساس أحكامنا ونظمنا هو الشرع الإسلامي وأنتم في تلك الدائرة أحرار في سن كل نظام، وإقرار العمل الذي ترونه موافقاً لصالح انبلاد على شرط ألايكون مخالفاً للشريعة الإسلامية، لان العمل الذي يخالف الشرع لن يكون مفيداً لاحد، والضرر كل الضرر هو السير على غير الأساس الذي جاء به نبينا محمد عَنِي ، انظر مجلة المنهل العدد ١٨٥، ج٥، ربيع كل الضرر هو السير على غير الأساس الذي جاء به نبينا محمد عنها ، انظر مجلة المنهل العدد ١٨٥، ج٥، ربيع عبد العربية المسودة عندما صدرت أنظمة الحكم والشورى في عهد خادم الحرمين الشريفين الملك فهد بن عبدالعزيز آل سعود - يحفظه الله - عام ١٤١٢ هـ نصت المادة الأولى على أن « المملكة العربية السعودية دولة عربية إسلامية ذات سيادة تامة دينها الإسلام ودستورها كتاب الله وسنة رسوله عَن ولغتها اللغة العربية وعاصمتها الرياض » .

ومن هنا سوف نبين في هذه الدراسة حقوق غير المسلم في المجتمع الإسلامي ومنهم الذمي ومنهم الذمي ومنهم المشرك، وذلك من خلال ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: عرض القواعد العامة عن حقوق الإنسان تاريخاً وأهدافاً وعالمية، وحقيقة الإسلام ونبيه محمد عليه .

المبحث الثاني: يتعلق بحقوق غير المسلم في المجتمع الإسلامي (الذمي والمستأمن)، الحقوق الدينية، الحقوق الاجتماعية ... إلخ، وذلك في حالة السلم.

المبحث الثالث: وفيه الحديث عن حقوق غير المسلم في حالة الحرب: الحقوق النفسية، والبدنية، والبيئية، والبيئية. . . إلخ.

# المبحث الأول.: القواعد العامة لحقوق الإنسان في الإسلام. أولاً: دين الإسلام ورسوله عليه:

لاشك لدى أي مسلم أن الإسلام هو خاتمة الرسالات من رسالات السماء، وأن الرسول محمداً والله من خلقه ، وماضار الإسلام ولن يضيره شيء من كلام الحاسدين ، وافتراء المفترين والمشككيين في حقيقة الإسلام وصدق نبوته عليه الصلاة والسلام، والأمر في ذلك كمثل شخص ينظر إلى الشمس وهي في كبد السماء فيظن أنها صغيرة لاتزيد مساحتها عن شبر في شبر، وعذره أنها تبدو في رأي العين كذلك، إن هذا الحكم لا يجعل الشمس تتحول إلى كرة قدم، لأن إدراك شخص ما أو جماعة أو شعب بأكمله ضاق عن معرفة ضخامتها الهائلة وبعدها الكبير عن الأرض، حقا إن العظيم لا يصبح صغيراً لأن الظنون أخطأت فهمه. وهذا هو دأب النفر الذين عادوا الإسلام منذ بزوغ فجره على أرض الجزيرة، فكانت نظرتهم إلى النبي الكريم والمنته وشرفه ونبله) أن قالوا عنه عليه الصلاة والسلام كما جاء في القرآن الكريم : هو وقالوا ياايها الذي نزل عليه الذكر إنك لمجنون هرد؛).

وبعد هذه الفترة الأولى التي ظهر فيها أعداء الإسلام إِبَّان حياة الرسول عَلِي الله على المعارة الرسول عَلِي الله المعارة وتكيل الافتراءات، وتكيل الافتراءات، أمثال السبئية والشيعة والقرامطة والباطنية، إلى أن جاء المستشرقون يرددون الإفك الذي لغط به من سبقهم من أعداء الإسلام، يروجون للاستعمار والتبشير أغاليط وأكاذيب ما علمنا بها في الملة الأولى ، إن هي إلا اختلاق.

ومع هذه المقاومة، وهذه العداوة، فإن صاحب رسالة الإسلام عليه أفضل الصلاة وأزكى السلام سار في طريقه يبذر الحق، ويهدي إلى صراط مستقيم، وهكذا لم تتحول الشمس إلى كرة قدم، ولم تكن النبوة مجون كهان، لقد ذاب الافتراء

وأهله، وتلاشى الجاهلون، وبقيت الحقيقة فوق التهم والترهات، ولطالما استطالت الألسن في قيم العباقرة فما أثمرت الاستطالة شيئاً إلا انقطاع أصحابها بلغطهم وغلطهم، وخلود الأبرار بمبادئهم وقيمهم.

إن التوحيد الذي جاءت به الرسل صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين كما يقول شيخ الإسلام ابن تيمية : « إنما يتضمن الإلهية لله وحده ، بأن يشهد أن لا إله إلا السله ، لا يعبسد إلا إياه ، ولا يتوكل إلا عليه ، ولا يوالي إلا له ، ولا يعسادي إلا فيه ، ولا يعمل إلا لأجله ، وذلك يتضمن ما أثبته الله عز وجل لنفسه من الأسماء والصفات والربوبية التامة له سبحانه وتعالى ، فقال تعالى : ﴿ وإلهكم إله واحد لا إله إلا هو الرحمن الرحيم ﴾ ، وقال تعالى : ﴿ وقال الله لا تتخذوا إله ين اثنين إنما هو إله واحد فإياي فارهبون ﴾ ، وقال تعالى : ﴿ ومن يدع مع الله إلها آخر لا برهان له به فإنما حسابه عند ربه إنه لا يفلح الكافرون ﴾ ، والتوحيد هو تمام العبودية لله خالصاً من الشرك (٠٠٠).

ثم يبين شيخ الإسلام المقصود بالتوحيد الخالص، المتضمن إفراد الله بالألوهية، وتمام العبودية خالصاً من الشرك، فيقول: «وليس المراد بالتوحيد مجرد توحيد الربوبية. وهو اعتقاد أن الله وحده خلق العالم؛ كما يظن ذلك من يظنه من أهل الكلام والتصوف. ويظن هؤلاء أنهم إذا أثبتوا ذلك بالدليل، فقد أثبتوا غاية التوحيد. وأنهم إذا شهدوا هذا وفنوا فيه، فقد فنوا في غاية التوحيد، فإن الرجل لو أقر بما يستحقه الرب تعالى من الصفات، ونزهه عن كل ماينزه عنه. وأقر بأنه وحده خالق كل شيء، لم يكن موحداً حتى يشهد أن لا إله إلا الله وحده. فيقر بأن الله وحده هو الإله المستحق للعبادة، ويلتزم بعبادة الله وحده لاشريك له. و«الإله» هو المالوه المعبود، الذي يستحق العبادة، وليس الإله بمعنى القادر على الاختراع. فإذا فسر المفسر «الإله» بمعنى القادر على الاختراع، واعتقد أن هذا المعنى هو أخص

وصف الإله، وجعل إثبات هذا هو الغاية في التوحيد ، كما يفعل ذلك من يفعله من متكلمة الصفاتية، لم يعرفوا حقيقة التوحيد الذي بعث الله به رسوله عُلِيَّة ، فإن مشركي العرب كانوا مقرين بأن الله وحده خالق كل شيء، وكانوا مع هذا مشركين كما أخبر الله في قوله تعالى : ﴿ ومايؤمن اكثرهم بالله إلا وهم مشركون ﴾

ويستطرد ابن تيمية قائلاً: وقالت طائفة من السلف: «تسألهم: من خلق السموات والأرض ؟ فيقولون : الله، وهم مع هذا يعبدون غيره. قال تعالى: ﴿ قل لمن الأرض ومن فيها إن كنتم تعلمون سيقولون لله قل أفلا تذكرون قل من رب السموات السبع ورب العرش العظيم سيقولون لله قل أفلا تتقون قل من بيده ملكوت كل شيء وهو يجير ولايجار عليه إن كنتم تعلمون سيقولون لله قل فأني تسحرون ١٥٠٥).

إن كلمة التوحيد كما قلنا هي « لا إله إلا الله » ، وهي إفراد الله بالعبادة دون سواه، ولا معبود بحق سوى الله، وتمام الشهادة هو أن يشهد المسلم بصدق نبوة الرسول محمد عَلِي ، فتكون كلمة التوحيد أشهد أن لا إِله الا الله وأن محمداً رسول الله، وهذا ما قال به شاعر الرسول -عليه الصلاة والسلام- حسان بن ثابت -رضي الله عنه إذ يقول:

أغر علينا للنبوة خراتم وشــــق له من اسمـه ليعــزه وضم الإله اسم النبي إلى اسمه نبى أتسانا بعد ياس وفترة فأمسى سراجأ مستنيرا وهاديأ وأنسذرنا نارأ وبشسر بجنة وكذلك نجد كعب بن زهير -رضى الله عنه- يقول عن الرسول عَلَيْ في شعره:

من الله مشهود يلوح ويشهد فذو العرش محمود وهذا محمد إذا قال في الخمس المؤذن أشهد من الرسل والأوثان في الأرض تعبد يلسوح كما لاح الصقيسل المهند وعلمنا الإسلام فالله نحمد (٥٢)

> نبئت أن رسول الله أوعمدني والعفو عند رسول الله مأمول

مهلاً هداك الذي أعطاك نافلة ال قرآن فيها مواعظ وتفصيل لاتأخذني بأقسوال الوشساة ولم أذنب ولوكثرت في الأقاويسل مازلت أقتطع البيداء مدرعا جنح الظلام وثوب الليل مسبول حتى وضعت يميني ما أنازعها في كف ذي نقمات قول القيل

إن الرسول لنور يستهضاء به مهند من سيوف الله مسلول (٥٠٠)

إن محمداً رسول الله هو نور الله في الأرض، النور الوهاج والسراج المنير، الذي أفضى إلى ظلمات الجهل والوثنية، فانجابت كما ينجاب الغمام بفضل دعوة التوحيد، وتخليص الناس من براثن الشرك. إن الرسول -عليه الصلاة والسلام- هُديّ من الله أرسله -سبحانه وتعالى- إلى الإنسانية الضالة، فانتشلها من ضياعها، وانتشلها من هلاك، وأنقذها مما كانت تتخبط فيه من دياجير الظلام وعقابيل الضلال.

محمد رسول الله عَلِي خاتم رسل الله جميعاً، ختم الله به النبوة والرسالة، كما ختم بالقرآن الكريم كتبه السماوية المنزلة، فكان ختام مسك.محمد رسول الله عَلِيُّهُ، آخر المرسلين وجوداً، وأولهم رتبة ومنزلة، فهو سيد ولد آدم، وفخرهم في الحياة الدنيا وفي الآخرة، وهذا قوله تعالى:﴿ ماكان محمد أبا أحد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيين وكان الله بكل شيء عليما ١٠٥٠).

وقد روى الإمام أحمد \_ رحمه الله تعالى \_ قول الرسول عَيْكُ: «إن الله خلق الخلق، فجعلني في خير خلقه، وخلق القبائل، فجعلني في خير قبيلة، وجعلهم بيوتاً، فجعلني في خيرهم بيتاً، فأنا خيركم بيتاً، وخيركم نفساً» ، وقال عليه الصلاة والسلام فيما رواه الترمذي: «أنا سيد ولد آدم يوم القيامة ولا فخر، وبيدي لواء الحمد يوم القيامة ولا فخر، وما من نبى من لدن آدم فمن سواه إلا تحت لوائي » (٥٠٠) . وكانت أم المؤمنين عائشة بنت أبي بكر الصديق- رضى الله عنها- تقول: « كان خلقه القرآن «٠٠». كل هذه الحقائق تشهد بها كتب السير والتاريخ،ومع هذا، فقد أضل الله أُناساً

كثيرين عن تصديق نبوته، والإيمان بما دعا إليه، وهذا سببه حسد أهل الملل الأخرى لهذا النبي عَلَيْكُ، فأهل الكتاب يعرفون هذا الرسول ويجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل، وكانوا يستفتحون به على الذين كفروا من قبل مبعثه عليه الصلاة والسلام .ولكن عندما بُعث كبرت عليه أنفسهم، فروجوا الأقاويل، وأذاعوا الأباطيل، وقالوا منكراً من القول وزوراً. محمد عليه أفضل الصلاة والسلام كفروا به حسداً من عند أنفسهم، كانت تلك هي سبيل الكثيرين من الذين ساروا في ركابهم، فأضلهم الله على علم بما لبسوا الحق بالباطل.

يقول (الكونت دي كاستري): «إذن، ليس محمد من المبتدعين، ولا من المنتحلين كتابهم، وليس هو نبي سلاب كما يقول موسيو (سايوس). نعم، قد نرى تشابها بين القرآن والتوراة في بعض المواضع، إلا أن سببه ميسور المعرفة، ذلك أن محمداً كان يلصق ديانة الإسلام بالديانتين المسيحية واليهودية، فالبحث مباح فيما إِذا كان مذهبه صحيحاً أوموضوعاً، اتخذه ليؤيد به الحقيقة الدينية من حيث هي، ولكن لا نسلم إنكار هذه الحقيقة، وحينئذ لاعجب إذا تشابهت تلك الكتب في بعض المواضع، خصوصاً إذا لاحظنا أن القرآن جاء ليتممها، كما أن ( النبي عَيَالَةُ خاتم الأنبساء والمرسلين». ويستطرد قائلاً: « والآن نلخص لك منذهب نبي المسلمين في الديانات الثلاث، فنقول: إن دين الأنبياء كان كله واحداً ، فهم متحدون في المذهب منذ آدم إلى محمد، وقد نزلت ثلاثة كتب سماوية، هي الزبور والتوراة والقرآن. والقرآن بالنسبة إلى التوراة كالتوراة بالنسبة إلى الزبور، وأن محمداً بالنظر إلى عيسى كعيسى بالنظر إلى موسى،ولكن الأمر الذي تهم معرفته هو أن القرآن آخر كتاب سماوي ينزل للناس، وصاحبه خاتم الرسل، فلا كتاب بعد القرآن، ولا نبي بعد محمد عَلِيُّهُ، ولن تجد بعده لكلمات الله تبديلاً، إذا تقرر هذا لم يعد هنالك وجه للاستغراب من وجود بعض التشابه بين القرآن والتوراة، فمحمد كعيسى، قال: إنه بعث ليتمم

رسالة من قبله، لا ليبيدها، فلم يكن من أمره الابتعاد عمن تقدمه، ولذلك كان يصرح على الدوام بأنه يعيد على الناس ما نزل على الانبياء من قبله، وكان يسمع صوتاً من السماء يقول له: ﴿إِنَا أوحينا إليك كما أوحينا إلى نوح والنبيين من بعده وأوحينا إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والاسباط وعيسى وأيوب ويونس وهارون وسليمان وآتينا داوود زبورا ورسلاً قد قصصناهم عليك من قبل ورسلاً لم نقصصهم عليك؛ وكلم الله موسى تكليما رسلاً مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل وكان الله عزيزاً حكيماً ﴾. إذن فوجود بعض المشابهات لاتحتاج الى مثل هذا التفسير؛ إذ نفس محمد كانت متاثرة بما تاثرت به نفوس الانبياء من بني إسرائيل، وكان يعبد الله الذي عبدوه، فلا عجب أن تشابهت الفاظ التضرعات وتجانست أنواع الدعاء» (٧٠).

ولقد نقل الدكتور محمود محمد الطنطاوي أقوالاً كثيرة لبعض المفكرين الغربين، واعترافاتهم عن الإسلام، فهذا (كارلايل) الإنجليزي يقول \_ فيما نقله الدكتور الطنطاوي: «الفيلسوف الإنجليزي (توماس كارليل) تحدث عن رسول الإسلام محمد على في كتابه «الأبطال وديانة الأبطال»، وقال: «أي شيء أكبر دلالة على صدق من يدعي لك أنه بنّاء ماهر، من أن يبني \_ فعلاً \_ بيديه داراً تقاوم العوادي أكثر من ألف ومائتي سنة، وهي تسع نحو مائتي مليون من الأنفس، كذلك لا شيء أكبر دلالة على صدق نبوة محمد على من أن يؤسس ديانة يجد فيها نحو مائتي مليون من الأنفس غذاءهم الروحاني، وتقاوم عوامل التحليل في مدة أكثر من اثني عشر قرناً » (١٥٠).

كما ينقل الدكتور الطنطاوي مقولة الفيلسوف الفرنسي (لامارتين)، وهو يخاطب بني قومه، فقال: «أترون أن محمداً كان أخا خداع وتلبيس، وصاحب باطل ومين؟ وإني أقول لكم: كلا بعدما وعينا تاريخه ودرسنا حياته إن الخداع والتدليس والباطل والمين، كل ذلك من نفاق العقيدة، وليس للنفاق قوة العقيدة، وليس للكذب قوة الصدق. وإذا كانت قوة الصعود والمرمى في علم الطبيعة والحركات الآلية هي

المقياس الصحيح لقوة المصدر الذي تنفذ منه الرمية، وتظهر في الأفق من القذيفة، فإن العمل والفعل الذي يحدثه الحدث في علم التاريخ وسجل الخلود وكتاب الإنسانية، هو المقياس الصحيح لمقدار الوحي وقوة القلب والوجدان والفكرة السامية العالية التي تنفذ إلى مكان بعيد، وتبقى زمناً طويلاً، وتمشي في الحياة رخية، وهي ـ لا ريب فكرة قوية صدرت عن وجدان قوي، ولكي تكون تلك الفكرة قوية، ينبغي أن يكون ظاهرها وباطنها الإخلاص، وعلمها الأكبر الحق والصدق، وبروح معقولة يقبلها اللب، ويعتمدها الذهن (١٠٥).

بعد ذلك نجد قول الباحث الأوربي المشهور (سنكس)، الذي قال: «ظهر محمد عَيَّ بعد المسيح بخمسمائة وسبعين سنة، فكانت مهمته ترقية العقول البشرية بإيتائها بالأصول الأولية للأخلاق، وإيصالها إلى الاعتقاد بإله واحد لا شريك له، وبحياة بعد هذه الحياة (أي الآخرة)، وبهذا أحدث محمد عَيَّ في أفريقيا وفي الشرق بأسره انقلاباً دينياً يشبه الانقلاب الذي أحدثته تعاليم عيسى في أوربا، ولكن هذا انقلاب لم يتم بمجرد الكلام، والأمثلة الحسنة، واحتمال الأذى، والجدل، بل حدث بجدية، لمقاتلة الذين تحمسوا لعقائد الإسلام التي حملها الملك بحبريل إلى النبي محمد عَيَّ الله الذي أسداه النبي العظيم بتحريمه الخمر، وبواسطته وبه في هذا البيان الخير العالمي الذي أسداه النبي العظيم بتحريمه الخمر، وبواسطته وبه فقط حفظ ملايين من الناس جيلاً بعد جيل في أثناء الأربعة عشر قرناً الاخيرة من فقط حفظ ملايين من الناس جيلاً بعد جيل في خصوص إجبار الناس على الإذعان لقانون تحريم الخمر، أليس من المعجزات الباهرات أن محمداً عَيَّ جعل الصادقين من أتباعه في حرز حريز من شر المشكلات التي يجلبها شرب الخمر إلى المجتمع جيلاً بعد جيل في حرز حريز من شر المشكلات التي يجلبها شرب الخمر إلى المجتمع جيلاً بعد جيل في حرز حريز من شر المشكلات التي يجلبها شرب الخمر إلى المجتمع جيلاً بعد جيل في وذلك بالقوة الأدبية وبقول واحد» (١٠).

ويصف (تولستوي) الدين الإسلامي وصفاً موجزاً بقوله : «وفي سني دعوة

محمد الأولى، تحمل محمد عَلِي كثيراً من اضطهاد أصحاب الديانة القديمة شأن كل نبي قبله نادى أمته إلى الجق، ولكن هذه الاضطهادات لم تثن عزمه، بل ثابر على دعوة أمته، مع أن محمداً عَلِي لله يقل: إنه نبي الله الوحيد، بل اعتقد أيضاً بنبوة موسى والمسيح، ودعا قومه إلى هذا الاعتقاد أيضاً »، ثم يقول (قولستو): «وبالجملة، فإن جميع الطوائف النصرانية مصدقون بعقائد لا تنفع الحياة، ويقضي بفسادها العقل الصحيح» (٢٠٠).

إن المسيحية نسخت اليهودية كما نسخ الإسلام اليهودية والمسيحية معاً، كما هو جلي في بشارة عيسى عليه السلام بنبوة الرسول محمد عليه ، قال جل وعلا: ﴿ وَإِذَ قَالَ عَيْسَى ابن مريم يابني إسرائيل إني رسول الله إليكم مصدقاً لما بين يدي من التوراة ومبشرا برسول يأتي من بعدي اسمه أحمد فلما جاءهم بالبينات قالوا هذا سحر مبين ﴾ (١٣٠)، وعنه عليه فيما يرويه الإمام أحمد قال : حدثنا لقمان بن عامر، قال : سمعت أبا أمامة قال : قلت : يارسول، ماكان بدء أمرك؟ قال : « دعوة أبي إبراهيم وبشرى عيسى، ورأت أمى أنه يخرج منها نور أضاءت له قصور الشام .(١٠٠).

وهو النبي الأمي الذي ورد ذكره في التوراة والإنجيل قال تعالى : ﴿ الذين يتبعون الرسول النبي الأمي الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث ويضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم فالذين آمنوا به وعزروه ونصروه واتبعوا النور الذي أنزل معه أولئك هم المفلحون ﴿ ردي ... ...

وعن العرباض بن سارية ، قال : قال رسول الله عَلَيْكَ : « إِنّي عند الله خاتم النبيين، وإن آدم لمنجدل في طينته، وسأنبئكم بأول ذلك؛ دعوة إبراهيم، وبشرى عيسى، ورؤيا أمي التي رأت وكذلك أمهات المؤمنين يرين »، وفي رواية « وإن أم رسول الله عَلَيْكُ رأت حين وضعته نوراً أضاءت منه قصور الشام »، وفي رواية : « وبشارة عيسى

قومه»، وفي رواية الطبراني وقال: « سأحدثكم بتأويل ذلك؛ دعوة إبراهيم دعا: وابعث فيهم رسولاً منهم، وبشارة عيسى ابن مريم قوله: ومبشراً برسول يأتي من بعدي اسمه أحمد، ورؤيا أمي التي رأت في منامها أنها وضعت نوراً أضاءت منه قصور الشام ردي، والبشارة بالنبي محمد عليه وبنبوته جاءت في التوراة والإنجيل متواترة ومتكررة كما هو مبين في سفر التكوين، الإصحاح الحادي عشر عدد ١٤. إلخ.

وإذ جاء في كتاب ( تحفة الأريب في الرد على أهل الصليب) لأبي محمد عبدالله الترجمان الميورقي المتوفي سنة ٨٣٢هـ، وكان يدعى قبل إسلامه (انسلم تورميدا) في الباب التاسع، وفي ( ثبوت نبوة نبينا محمد عليه بنص التوراة والإنجيل..)، يقول: ومن ذلك ما اتفق عليه الأربعة الذين كتبوا الأناجيل: أن عيسى -عليه السلام -قال للحواريين حين رفع إلى السماء: إني أذهب إلى أبي وأبيكم وإلهى وإلهكم، وأبشركم بنبي يأتي من بعدي اسمه «بارقليط» وهذا الاسم هو باللسان اليوناني وتفسيره بالعربية أحمد كما قال الله تعالى في كتابه العزيز: ﴿ ومبشراً برسول من بعدي اسمه أحمد ﴾ وهو في الإنجيل ( بالطئ براكلتس)، وهذا الاسم الشريف المبارك هو الذي كان سبب إسلامي كما تقدم ذكره في أول الكتاب، ومن ذلك ماقال يوحنا في الفصل الخامس عشر من إنجيله إن عيسى قال: البارقليط الذي يرسله أبي من بعدي لايقول من تلقاء نفسه شيئاً ولكم يناجيكم بالحق كله ويخبركم بالحوادث والغيوب، ومن ذلك ماقال النبي ميشا في الفصل الرابع من كتابه: ٥ في آخر الزمان تقوم أمة مرحومة، وتختار الجبل المبارك ليعبدوا الله فيه، ويجتمعون من كل الأقاليم فيه ليعبدوا الله الواحد، ولايشركوا به شيئاً، وهذا الجبل هو جبل عرفات بلاشك والأمة المرحومة هي أمة محمد عَلِيَّةً والاجتماع بالجبل المبارك هو اجتماع الحجاج بعرفات وإتيانهم إليه من جميع الأقاليم » وقارن مع (مبخا؛ ٢١٠) (٢٠٠٠).

## ثانياً - تاريخ حقوق الإنسان في الإسلام:

حقوق الإنسان في الإسلام فضل من الله ونعمة وآفاق مفتوحة أمام البشر، بدأت مع قصة خلق آدم عليه الصلاة والسلام بكل شمول وكمال من رب العزة والجلال، فمنح الإنسان الكرامة الموحدة من الأب الواحد، وهذا منتهى العدل، ومع أنه خلق من تراب لكنه نفخ فيه من روحه، يقول جل وعلا : ﴿ ذلك عالم الغيب والشهادة العزيز الرحيم الذي أحسن كل شيء خلقه وبدأ خلق الإنسان من طين ثم جعل نسله من سلالة من ماء مهين ثم سواه ونفخ فيه من روحه وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة قليلاً ماتشكرون ١٠٤٥)، فهو -أي الإنسان- مادة وروح، وعزز العلى القدير خلق الإنسان بتكريمه حيث يقول تعالى:﴿ ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر ٠٠٠ ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلا ١٥٥٨) وقمة هذا التكريم توج بأنْ أمر سبحانه وتعالى الملائكة بالسجود لأبي الإنسان والبشر آدم عليه السلام قال تعالى: ﴿ إِذْ قال ربك للملائكة إنى خالق بشراً من طين فإذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين ١٠٥٨) ثم أن الله -سبحانه وتعالى- منذ الأزل في خلق آدم منَّ عليه بالسمع والبصر والفؤاد، فمنحه حق الحياة وحرم قتله وإفساد حياته فقال تعالى: ﴿ من قتل نفساً بغير نفس أو فساد في الأرض فكأنما قتل الناس جميعاً ومن أحياها فكأنما أحيا الناس جميعاً \(\pi\), وقال النبي عَيْلُكُ « لن يزال المسلم في فسحة من دينه مالم يصب دماً حراماً» (٨) كما أن الله -سبحانه وتعالى- منح الإنسان حق العلم والتعلم وأثنى على العلماء والمتعلمين، فقال معلم العالمين العلى العليم: ﴿ وعلم آدم الأسماء كلها ثم عرضهم على الملائكة فقال أنبئوني باسماء هؤلاء إن كنتم صادقين قالوا سبحانك لاعلم لنا إلا ماعلمتنا إنك أنت العليم الحكيم قال يا آدم أنبئهم بأسمائهم فلما أنبأهم بأسمائهم قال ألم أقل لكم إنى أعلم غيب السموات والأرض وأعلم ماتبدون وماكنتم تكتمون ﴾ (١)، وقول العليم الخبير: ﴿ اقرأ باسم ربك الذي

خلق خلق الإنسان من علق اقرأ وربك الأكرم الذي علم بالقلم علم الإنسان مالم يعلم الإنسان مالم يعلم الإنسان من علم وعلموه الناس ١١٠٠».

وهكذا يتضح تكريم الله -سبحانه وتعالى- للإنسان ومنحه تلك الحقوق، التكريم في الخلق، والحق في الحياة، والحق في العلم، ثم منَّة الله -سبحانه وتعالى-على الإنسان بالعقل والإرادة، كما جعل له حق الزواج وتكوين الأسرة ورزقه الطعام والشراب وحق الأمن والمسكن. كل ذلك جاء بعد أن خلق الله آدم و خلق منه حواء قال تعالى : ﴿ وقلنا يا آدم اسكن أنت وزوجك الجنة وكلا منها حيث شئتما ولاتقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين ١٠٢٥)، وقوله جل شأنه: ﴿ إِنْ لَكُ ٱلاتَّجُوعُ فيها ولاتعرى وأنك لاتظمأ فيها ولاتضحى ١٠٥٨)، ولكن عبث إبليس وحقده وحسده على الإنسان دفعه للسعى إلى إفساد حقوق الإنسان بغوايته وضلالته نحو الجحود والاعتداء على ماشرع الله للإنسان وأعطاه من حقوق، وهذا ما (يفعل شياطين الإنس اليوم)، تسبب ذلك في هبوط الإنسان من الجنة إلى الأرض، ولكن حقوقه التي منحها الله إياها بقت له ومعه تنطلق من أهم ما أوجب الله على الإنسان في خلقه، حيث يقول المولى جل وعلا: ﴿ وماخلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ما أريد منهم من رزق وما أريد أن يطعمون إن الله هو الرزاق ذو القوة المتين ١٤٠٨) ، وقوله عُيُّكُم في الحديث الذي رواه معاذ بن جبل -رضى الله عنه- حيث قال: « كنت ردف النبي عَلِيهُ على حمار فقال: يامعاذ هل تدري ماحق الله على عباده وماحق العباد على الله؟ قلت: الله ورسوله أعلم، قال: فإن حق الله على العباد أن يعبدوه ولايشركو به شيئاً ، وحق العباد على الله ألايعذب من لايشرك به شيئاً. قلت: يارسول الله أفلا أبشر الناس؟ قال: لاتبشرهم فيتكلوا ، (١٠)، وحقيقة هذه العبادة توحيد الله وإفراده بالألوهية والربوبية هو الذي يفعل مايشاء ويحكم مايريد قال تعالى: ﴿ شرع لكم من الدين ماوصي به نوحاً والذي أوحينا إليك وماوصينا به إبراهيم وموسى وعيسي أن

أقيموا الدين ولاتتفرقوا فيه كبر على المشركين ماتدعوهم إليه الله يجتبي إليه من يشاء ويهدي إليه من ينيب (١٢٠).

لقد أكرم الله الإنسان بالخلق بدء ثم سخر له السموات والأرض ومتعه بالطيبات وأمره بعبادته وحده لاشريك له، ولقد انبرت بعض الدراسات لتؤكد السبق التاريخي المتعلق بالإعلان عن حقوق الإنسان الذي صدر عام ٩٤٨ م فاحتج الإنجليز بوثيقة العهد الكبير Magna Carta التي صدرت عام ١٢١٥ واعتز الأمريكان بوثيقة إعلان استقلالهم التي صدرت عام ١٧٧٦م وكذا فعل الفرنسيون عن وثيقة حقوق الإنسان التي صدرت مع الثورة الفرنسية عام ١٧٨٩م \* ، ولاشك فيما ذكرناه من الآيات السابقة والأحاديث النبوية قاطع الدلالة على أن التاريخ الحقيقي لحقوق الإنسان يبدأ من خلق الإنسان، ومانح هذه الحقوق هو رب الناس ملك الناس، وليس لأحد فضل في المناداة بأن الحقوق جاءت بها أمة من الأمم أو مؤسسة من المؤسسات ﴿ قل بفضل الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا ﴾ (١٧)، وإلى قدم تاريخ حقوق الإنسان ومصدرها الإلهي وإلى هرطقات الأمم التي تفاخر بسبقها إلى إعلان حقوق الإنسان يقول الشيخ محمد الغزالي - يرحمه الله -: « إن المبادئ التي طالما صدِّرناها للناس يعاد تصديرها إلينا على أنها كشف إنساني ماعرفناه يومأ ولاعشنا به دهرأ »(١٨١)، إن العمق التاريخي لكرامة الإنسان وخلقه - ومنها تنبع حقوقه- تبدأ مع الحياة الإنسانية ومرجعها إلى الله فهي في الإسلام ذات عمق موثق بالقرآن الكريم والسنة النبوية وهي عن الإنسان من حيث هو إنسان بأهداف سامية شريفة مؤيد

<sup>\*</sup> حقوق الإنسان في وقتنا الحاضر في نظر المملكة العربية السعودية العبرة فيها بالتطبيق العملي وليس بالوثائق وكثرة تعدادها، فهناك دول تنتهك هذه المواثيق الدولية انتهاكاً صارخاً على الرغم من تبنيها لحقوق الإنسان سواء على المستوى الداخلي أو الدولي.

بالنقل معززة بقبولها عند المنصفين بالعقل \* ، ولهذا فإن البعد التاريخي الماضي لا يجعل لامور الحاضر في المناداة بحقوق الإنسان وجهه للقول به إلا عند أولئك الذين ظلموا الناس وتدرجوا بهم في مظاهر التفكير المختلفة عند حمو رابي، وأرسطو، وعند أفلاطون، وصولون، وعند العرب في جاهليتهم، وعند شيشرون، وجان جاك رسو وغيرهم. تدرجت عند هؤلاء حقوق الإنسان بين التبديل والتعديل، بين الرق والاستعباد، بين إهانة المرأة وأنها من سقط المتاع، والتميز بين الكبراء والصغراء، وبين السادة والعبيد، ولكن حقوق الإنسان كما جاءت من رب العالمين، وحفظتها الشريعة الإسلامية، تعتبر سلسلة محكمة من المبادئ والقواعد والضوابط، تشمل الدين والأخلاق والمعاملات تقوم على هدي القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة، مبنية إجمالاً على المعقول الموافق لروح المنقول ومتوسلة طرق الإجماع والقياس والاستصحاب والاستصلاح والاستحسان (١٠).

فالثبات والعمق وتحقيق الخير والصلاح للناس والنهي عن الشرسمة من سمات الشريعة الإسلامية، (كما يتضح فيما نذكره من أهداف حقوق الإنسان في الإسلام)،

تستمد المملكة العربية السعودية نظامها الأساسي للحكم من الشرع الإسلامي، وفيه تُحقيق مبادئ الكرامة الإنسانية والحرية والمساواة والتكامل الاجتماعي والشورى، فقد أكدت المادة الثامنة عشرة والتاسعة عشرة من نظام الحكم: كفالة الدولة لحرية الملكية الخاصة وحرمتها، وخطر المصادرة العامة للاموال.

وأشارت المادة السابعة والعشرون إلى كفالة الدولة لحق المواطن وأسرته في حالات الطوارئ والمرض والعجز والشيخوخة، ودعمها للنظام الاجتماعي.

وأكدت المادة السادسة والأربعون على كفالة حق التقاضي بالتساوي للمواطنين والمقيمين على حد سواء في المملكة. ببنما نصت المادة السادسة والعشرون على أن تحمى الدولة حقوق الإنسان وفق الشريعة الإسلامية.

وقد نصت المادة السادسة والثلاثون بالتزام الدولة بتوفير الأمن لجميع المواطنين والمقيمين على إقليمها، وأنه لايجوز تقييد تصرفات أحد أو توقيفه أو حبسه إلا بموجب أحكام النظام.

وفي المادة الشامنة والثلاثين نص على قاعدة شرعية حول العقوبة الشخصية، حيث إنه جريمة ولاعقوبة إلا بناء على نص شرعي أو نظامي.

لهذا كانت المملكة العربية السعودية في مقدمة الدول الإسلامية التي ارتبطت بإعلان حقوق الإنسان في الإسلام الصادر عن منظمة المؤتمر الإسلامي في ١١ محرم ١١٤١هـ، والمعروف بإعلان القاهرة. وليس الأمر كذلك بالنسبة لظاهرة حقوق الإنسان والإعلان العالمي الذي يقول عنه (كريل فاساك) في جواب على السبؤال الآتي: من أين تنبعث حقوق الإنسان دون أن تنحدر في خيال عقيم أو عقائدية مجردة؟ يقول فاساك: ( من أجل ذلك تتطلب حقوق الإنسان علماً جديداً هو: ((علم حقوق الإنسان)) وهو علم يقوم على الموضوعية التي تعلو بها الحقوق وتتحرر من أي مدرسة فكرية أو أي تفسير – بعينه – للحقيقة ((٢٠)).

(فاساك) ليس من أرباب السياسة وربان الدول فهو يتحدث بالصبغة الأكاديمية، فهل علم الساسة ذلك وهل علم مايفعل الساسة؟

### ثالثاً: أهداف حقوق الإنسان في الإسلام.

إِن أهداف حقوق الإنسان في الإسلام أهدافاً سامية تناى عن الرغبات الشخصية والنزوات الخاصة والمرامي العنصرية والعرقية والإكراه الدني، وتربى عن تحقيق الأغراض السياسية والسلوكيات الاستعلائية والهجمات والحروب الاقتصادية والعسكرية والفكرية \*

إنها تبعد عن امتهان الناس وسلب كرامتهم بحجة التطوير المدني أو الإصلاح

أصحيح هذا كله وأنه غير مرتبط بمناهضة دول معينة واتخاذ قضية حقوق الإنسان ذريعة للتدخل لإثبات أن الدول التي تفرض عليها هذه القضية إنسانها لايستحق حقوق الإنسان؟. ليس الأمر كذلك بالنسبة لاهداف حقوق الإنسان في الإسلام فهي: التجرد والعدل والقسط. ليست تسلط أو هيمنة.

ومعلوم أن بعض الدول الكبرى في عالم اليوم جعلت المناداة بحقوق الإنسان مطية لتحقيق سياستها الخارجية، أو تقديم مساعداتها للدول ليكون ذلك سبيلاً للتدخل في الشؤون الداخلية للدول الاخرى بحجة انتهاك حقوق الإنسان، وتنسى أو تتناسى أن هذا التدخل ذاته هو خرق لحقوق الإنسان وخصوصيات الأمم والشعوب والدول.

إن حقوق الإنسان أصبحت على صعيد الكون هاجساً كبيراً لكل حكم ونظام والاهتمام منذ الإعلان العالمي لحقوق
 الإنسان عام ١٩٤٨م تجاوز حدود الدول ونطاق الدساتير المحلية وتحول إلى هم عالمي !!!

<sup>-</sup> هل هذا هم حقيقي خال من أغراض معينة؟.

<sup>-</sup> هل هذا الهم لايرمي إلى خدمة أنظمة حكم دون أخرى ؟ أو الإساءة إلى اله ما وخدمة اقتصاد معين؟... إلخ.

<sup>-</sup> هل هذا الهم لايخفي وراءه محاربة دين معين وتراث معين؟.

<sup>-</sup> هل هذا الهم لايقوم على تناقض وازدواجية؟.

<sup>-</sup> هل المحافظة على حقوق الإنسان الدينية والاجتماعية والسياسية والاقتصادية هو جهد مكرس ومسخر لخدمة الإنسانية بحق؟.

العلمي والاجتماعي، ليس من اهداف حقوق الإنسان جوانب باطنة وأخرى ظاهرة. كلها حق بين عرفه من علمه وأنكره من جهله .

إن أهداف حقوق الإنسان ليست تقييد لحريات وإفساح للإباحيات، ليست حقوق حرباً لطلب السلام المزيف، هي سلام للسلام الحقيقي والأمان الصادق. ليست حقوق الإنسان في الإسلام تهديد ووعيد. لاتنطلق أهداف حقوق الانسان في الإسلام من منطلقات الحسد التي هي من خصائص الشياطين شياطين الإنس والجن أتباع إبليس الذي حسد آدم على فضل الله عليه بالجنة والنعيم، ومن قطوف أهداف حقوق الإنسان في الإسلام نذكر مايلى:

- السيطان والبراء وطاعة الله -سبحانه وتعالى واتباع أنبيائه ورسله ، وعدم طاعة الشيطان وأوليائه من الجبارين الطغاة في الأرض الذين يريدون علواً وفساداً، قال تعالى: ﴿ وقاسمهما إني لكما لمن الناصحين فدلاهما بغرور فلما ذاقا الشجرة بدت لهما سوآتهما وطفقا يخصفان عليها من ورق الجنة وناداهما ربهما ألم أنهكما عن تلكما الشجرة وأقل لكما إن الشيطان لكما عدو مبين قالا ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفرلنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين قال اهبطو بعضكم لبعض عدو ولكم في الأرض مستقر ومتاع إلى حين قال فيها تحيون وفيها تموتون ومنها تخرجون ﴾ (١٠).
- ٢ تحقيق العدل والمساواة بين الناس في حفظ دمائهم وأعراضهم واموالهم دون تمييز أحد على أحد بسبب اللون أو الجنس أو العنصر أو الدين ودونما غرض دنيوي أو منزع شخصي. وتتحقق المساواة والعدل من خلال اتباع شريعة السماء ووحي الله إلى أنبيائه لامن خلال قوانين وضعية متغيرة متقلبة تقوم على النقص والهوى. قال تعالى: ﴿ إِن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل إن الله نعماً يعظكم به إن الله كان سميعاً بصيرا ﴾ (١٢)

وقال تعالى: ﴿ ياايها الذين آمنو كونوا قوامين لله شهداء بالقسط ولايجرمنكم شنآن

قوم على ألاتعدلوا اعدلوا هو أقرب للتقوى واتقوا الله إن الله خبير بما تعملون هربته ويحذر النبي على من الظلم ويحث على العدل مع جميع الناس وإن اختلفت الأديان فيقول عليه الصلاة والسلام: « ألا من ظلم معاهداً أوإنتقصه أو كلفه فوق طاقته أو أخذ منه شيئاً بغير طيب نفس فأنا حجيجه يوم القيامة» (١٠٠)، وهكذا كان فعل خلفاء الرسول على فلقد أوصى الخليفة الراشد عمر بن الخطاب أبا موسى الأشعري أحد ولاته فقال: « آس بين الناس في مجلسك وفي وجهك وقضائك حتى لايطمع شريف في حيفك ولايباس ضعيف من عدلك » (٢٠).

- ٣ عندما أهبط الله -سبحانه وتعالى- آدم إلى الأرض وأمره بإقامة شرائع الله وتحقيق العدل ومنحه حقوق دينية واجتماعية، فإن الله -سبحانه وتعالى- كلفه بعمارة الأرض فقال جل وعلا: ﴿ وإلى ثمود أخاهم صالحاً قال ياقوم اعبدوا الله مالكم من إله غيره هو أنشأكم من الأرض واستعمركم فيها فاستغفروه ثم توبوا إليه إن ربي قريب مجيب ﴿ ربي، وعمارة الأرض تكون بالحفاظ على البيئة والحياة الطبيعية قال تعالى: ﴿ ماقطعتم من لينة أو تركتموها قائمة على أصولها فبإذن الله وليخزي الفاسقين ﴾ (١٠٠)، ومن لوازم عمارة الأرض وصون حقوق الإنسان حفظ الضروريات الخمس وهي حفظ الدين والنفس والنسل والمال والعمقل، والآيات الكريمة والأحاديث النبوية في هذا الشأن كثيرة ومتعددة.
- ٤ وحقوق الإنسان في الإسلام تهدف إلى تميز الخبيث من الطيب ومعرفة النافع الصالح من الضار الفاسد المفسد وذلك بأن يعطى كل إنسان ثمرة عمله قال تعالى: ﴿ من عمل صالحاً فلنفسه ومن أساء فعليها وماربك بظلام للعبيد ﴾(٢٨) ومن صلاح العمل

إن ثبات الشريعة الإسلامية وأحكامها وأنها وحي من السماء هو أصل الإسلام وحقيقته، أما مايقع من المسلمين أفراداً وهيئات أؤ مؤسسات من مخالفات سلوكية أو فكرية .. إلخ لدين الله وأحكام الشريعة لاينجر على الإسلام، وجوهره فكل امرء بما كسب رهين.

رعاية المسنين والأيتام والأرامل وذي المسغبة وغيرهم، دونما نظرة إلى جنس أو لون أو دين ،وكذلك الابتعاد عن الإضرار بالأبرياء والوقيعة بين الناس والانتهاء عن الغش والتدليس وشهادة الزور والكذب والإفك والبهتان والنفاق. فضلاً عما حرم الله من الخسمر والمخدرات واللواط والزنا والربا وأكل أموال الناس بالباطل قال تعالى: ﴿ ولاتفسدوا في الأرض بعد إصلاحها وادعوه خوفاً وطمعاً إن رحمة الله قريب من المحسنين ﴿ ووله جل وعلا: ﴿ فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره ﴾ (٢٠).

- من أهداف الإسلام في حفظ حق الإنسان مامنحه إياه من حق الخصوصية وستره وحفظ سره وتمتعه بهما دون تلصص أو تجسس أو تحسس أو تحسس أو فرض صورة من صور الرقابة على شؤونه الخاصة قال تعالى: ﴿ ياأيها الذين آمنوا اجتنبوا كثيراً من الظن إن بعض الظن أثم ولاتتجسسوا ولايغتب بعضكم بعضا أيحب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتاً فكرهتموه واتقوا الله إن الله تواب رحيم ﴾ (١٦) وقال عليه الصلاة والسلام: ﴿ إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث ولاتحسسوا ولاتجسسوا ولاتنافسوا ولاتحاسدوا ولاتباغضو ولاتدابروا وكونوا عباد الله إخواناً (١٦٥). وقوله على الطلع في بيت اطلع في دار قوم بغير إذنهم فقاوا عينه فقد هدرت منه ، وفي لفظ من اطلع في بيت قوم بغير إذنهم فقد حل لهم أن يفقاوا عينه » (١٦٠)، وفي هذا محافظة على مشاعر الإنسان وأحاسيسه وعواطفه قال تعالى: ﴿ ياايها الذين آمنوا لاتدخلوا بيوتاً غير بيوتكم حتى تستأنسوا وتسلموا على أهلها ذلكم خيرٌ لكم لعلكم تذكرون ﴾ (١٠٥).

إن أجهزة التجسس المنبئة في عالمنا لم تحفظ حق الإنسان في خصوصيته فحرمته حباته الخاصة وحرمته متعة الستر والسر، ولقد بلغ الامر بهؤلاء أن انتهكوا حرمة الافراد إلى النخاع حتى ان المفكر الامريكي ( باكارد ) في كتابه ( المجتمع العاري )

The Nakecd Society إذ يصف بعض المجتمعات بانها المجتمعات العارية. فهل في مثل هذا المجتمع تصان حرمات الإنسان وحقوقه؟. راجع : محمود الشرقاوي، حقوق الإنسان في الإسلام، مجلة الوعي الإسلامي، العدد ٢٠٢، ذو الحجة ه ١٤١هـ، ص ٥٠

ولاتنتهي القائمة في ذكر أهداف الإسلام عن حقوق الإنسان النبيلة والسامية المجردة عن كل هوى القائم على كل الهدى في القرآن الكريم وسنة النبي المصطفى عني إن الإسلام عندما جاء ليوضع أهداف حقوق الإنسان بين بوضوح وبحق المسوغات التي جعلت للرجل حقوقاً وللمرأة حقوقاً، وبينت أسباب اشتراك النساء والرجال في حقوق، وانفراد كل شخص بحقوق دون الآخر، هذه المسوغات يأخذ بها من عرف اليقين والحق ولم ينازعه الباطل والشر وتركها من أراد الاستكبار والخسروج عن أمر الله قال تعالى: ﴿ قال ياقوم أرأيتم إن كنت على بينة من ربي وآتاني رحمة من عنده فعُميت عليكم أنلزمكموها وأنتم لها كارهون ﴾ (٥٠٠).

# رابعا : عالمية حقوق الإنسان في الإسلام:

كما بينا في ماتقدم عن تاريخ حقوق الإنسان في الإسلام وأهدافها، يتضح أن حقوق الإنسان في الدين الإسلامي تنطلق من الكونية والعالمية بعيدة عن الإقليمية والمحلية. فالنداء في القرآن الكريم والسنة المطهرة نداء شامل عام للناس وللإنسان ولبني آدم قال تعالى: ﴿ ومن آياته أن خلق من تراب ثم إذا أنتم بشر تنتشرون ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجاً لتسكنوا إليها وجعل بينكم مودة ورحمة إن في ذلك لآيات لقوم يتفكرون ومن آياته خلق السموات والأرض واختلاف السنتكم وألوانكم إن في ذلك لآيات للعالمين ﴾ (٢٠)، والحق للإنسان حق مكتسب منحه الله عز وجل منذ أن خلق الإنسان وقبل المناداة بحقوق الإنسان في وقتنا الحاضر، في وقت مضى على المجتمعات البشرية حين من الدهر لم يكن الإنسان في شخصه المفرد شيئاً مذكوراً على المنبوذين وطبقة الأعيان على الكادحين واستعلى الرجل على المرأة. فلا فضل على المنبوذين وطبقة الأعيان على الكادحين واستعلى الرجل على المرأة. فلا فضل الأحد على أحد في وطن دون وطن أو في بلاد دون أخرى بما يخص عالمية حقوق الإنسان التي هي فضل الله على الناس قال تعالى: ﴿ ولاتجعلوا الله عرضة لا يمانكم

أن تبروا وتتقوا وتصلحوا بين الناس والله سميع عليم ﴿ر٢٧) ، وقوله تعالى: ﴿ ياايها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منهما رجالاً كثيراً ونساءً واتقو الله الذي تساءلون به والأرحام إن الله كان عليكم رقيبا ﴾ر٢٨).

لهذا فإن المسلم يؤمن بأن حقوق الإنسان حق آدمي اتفق مع دينه أو لم يتفق وخالفه في جنس أو لون يؤمن المسلم بأن حقوق الإنسان يلتقي فيها الشرع والعقل وخالفه في جنس أو لون يؤمن المسلم بأن العقل شرع من داخل والشرع عقل من خارج» (٢٦) وأن الإنسان إنسان مهما يكن دينه أو لونه أو وضعه الاجتماعي يحميه الإسلام، ففي وصية الإمام علي – كرم الله وجهه إلى الأشتر النخعي حين ولاه مصر ومافيها من مسلمين وغير مسلمين قال له: أشعر قلبك الرحمة للرعية والمحبة لهم واللطف بهم، ولا تكونن عليهم سبعاً ضارياً تغتنم أكلهم، فإنهم صنفان : إما أخ لك في الدين، وإما نظير لك في الخلق، يفرط منهم الزلل، وتعرض لهم العلل، ويؤتى على أيديهم في العمد والخطأ، فأعطهم من عفوك وصفحك مثل الذي تحب أن يعطيك الله من عفوه هرن.

إِن الفكر الغربي الحديث يعمد إلى وصف إعلان حقوق الإنسان بالعالمية

وإذا تأملنا النظرية العالمية لحقوق الإنسان فإننا نلاحظ أن هناك حقوقاً تحظى بالإجماع بين البشر، مثل قتل النفس البريئة بغير جرم ارتكبته، وهناك حقوق لاتحظى بالإجماع فيتفاوت نصيبها من التطبيق بين مجتمع وآخر، مثل حرية التعبير عن الرأي، فإنه لايوجد مجتمع واحد يسمح بحرية التعبير على الإطلاق إذا لم يكن حقاً وصدقاً لامقاصد سيئة أو مسيئة من وراء ذلك الرأي أو تلك المقولة.

وإذا كانت الصيغة الغربية لحقوق الإنسان مقبولة في الغرب فهي غير مقبولة بجميع تفاصيلها خارج دول الغرب، وهذا يستوجب إعادة النظر في حقوق الإنسان في جميع الجوانب والتعامل معها باسلوب عادل ومتوازن، تُراعى فيه قداسة الأديان والتراث، والعادات... إلخ. خصوصاً وإذا ماعلمنا بأن إعداد الاعلان العالمي لحقوق الإنسان تم في غياب الحضور الإسلامي والدول الإسلامية لأن كثير منها كان تحت سيطرة الاستعمار او الانتداب والذي استمر حتى مابعد ١٩٤٨م عام الاعلان ولم تراع حقوق الإنسان إبتداء عندما استعمرت بلاده ظلماً وعدوانا ولازال الاستعمار الفكري والشقافي والاقتصادي مستمراً فاين المحافظة على حقوق الإنسان؟

أي: (الإعلان العالمي لحقوق الإنسان)، والمقصود بذلك الشمولية بمعنى أنها حقوق الإنسان كافة وبدون أي تمييز. وقد بنى فلاسفة الغرب في أوربا وأمريكا مفهوم الإنسان (على ركيزتين: حق الحرية، وحق المساواة)، ولكن ماهي المرجعية التي بنى عليها هولاء الفلاسفة مفهوم حقوق الإنسان لكي توصف بالعالمية أو الشمولية؟ إذا كانت المرجعية مقتصرة على الثقافة الأوربية السائدة فذلك قصور في حد ذاته، لأن تاريخ الفكر البشري قدم ويقدم عادة الكثير لإثراء حقوق الإنسان ولكن يظل قاصراً. وإننا نتساءل هل رجع فلاسفة الغرب إلى المرجعية التي تعلو على جميع المرجعيات، أعني مرجعية الدين.

ولأن دين الإسلام هو دين الفطرة التي فطر الله الناس عليها حيث ورد في القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿ فأقم وجهك للدين حنيفاً فطرة الله التي فطر الناس عليها لاتبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لايعلمون ﴾ (١٠)، وهنا يظهر لنا أن الدين القيم هو الدين الحنيف أو دين الفطرة وهو دين إبراهيم عليه الصلاة والسلام - السابق للاديان كلها من بعد آدم ونوح الميهما السلام -، قال جل وعلا : ﴿ ماكان إبراهيم يهودياً ولانصرانياً ولكن كان حنيفاً مسلماً وماكان من المشركين ﴾ (١٠)، ودين إبراهيم السلام - هو الإسلام الدين الوحيد الذي ارتضاه الله للناس في قوله تعالى : ﴿ إن الدين عند الله الإسلام ﴾ (١٠).

هذا وقد ذكر في الحديث الشريف قوله عَلَيْهُ: ﴿ كُلُ مُولُود يُولُد عَلَى الفطرة فَابُواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه ﴾ (١٠) ، وفي هذا السياق نجد أن عالمية حقوق الإنسان في المرجعية الإسلامية ترجع إلى أن الله كرم بني آدم على جميع المخلوقات وفضله عليها كما جاء في القرآن الكريم قوله تعالى : ﴿ ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلا ﴾ (٥٠). وقال عليه الصلاة والسلام : ﴿ مامن شيء أكرم على الله من بني آدم

يوم القيامة قيل : يارسول الله ولا الملائكة المقربون؟ قال : ولا الملائكة المقربون ٥ (٢١).

وهذا يظهر دلالة أخرى على اهتمام الإسلام بالإنسان وإكرامه وتفضيله على بقية المخلوقات. وسخر له الأرض والبحر ورزقه من الطيبات، و يظهر حرص الإسلام على جعل الشورى في المجتمع الإسلامي مصدراً ومنظماً للعلاقة بين الناس والدولة، وقد قال الله عز وجل: ﴿ وأمرهم شورى بينهم ﴾ (٧١)، ﴿ وشاورهم في الأمر ﴾ (٨١).

فالشورى التي هي تجعله من دين جوهر الإسلام ونظام اجتماعي كما ذكر القرآن. فالشورى أتت في سياق الصفات والشمائل التي تنظم علاقة رئيس الجماعة الإسلامية بالمسلمين وقد ظلت الشورى تعبر عن الضمير الإسلامي في كل العصور.

وإن الإجماع وهو أحد مبادئ التشريع الإسلامي لايقوم إلا بعد التشاور وتبادل الرأي والمشورة، ومن هنا تتضح الرؤية العالمية لحقوق الإنسان في الإسلام بماحوته من شمولية وكمال وتمام لايعرض عنها إلا الجاهلون بالحق دعاة الباطل الذين لم يعرفوا ماهو دين الإسلام.

## المبحث الثاني: حقوق غير المسلم في السلم

وبعد أن فصلنا القول عن تاريخ حقوق الإنسان وأهدافها وحقيقة الدين الإسلامي ونبوة رسول الله والإسلام وليت جعلنا ذلك بمثابة مدخل للدراسة فإننا نبدأ ببيان حقوق غير المسلمين في المجتمع الإسلامي إبان السلم وكيف أن الإسلام ورسول الإسلام والإسلام والإربي المعروف الأستاذ (ليك) في كلام مفصل له عن الإسلام: «إن حياة محمد التاريخية لا يمكن أن توصف بأحسن مما وصفه الله نفسه بالفاظ قليلة بين فيها صفة النبي محمد والي عن أن أو وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين وان يتيم آمنة العظيم قد برهن بنفسه على أنه أعظم الرحمات لكل ضعيف ولكل محتاج إلى المساعدة. كان محمد والمساكين، والعمال ذوي الكذ والعناء، ولقد كان محمد والمدينين، وجميع الفقراء والمساكين، والعمال ذوي الكذ والعناء، ولقد كان محمد والمدينا، ومن قبل النساء الذي كان يعامل كالامتعة والأثاث لا أكثر، وذلك في جميع الدنيا، ومن قبل كل دين من الأديان وكل نظام اجتماعي، فهلموا الآن نقول بأعظم الإخلاص والتلهف والابتهال: اللهم صل على محمد وعلى أتباعه ومحبيه أجمعين المدين.

إن قول ليك السابق يعكس مفاهيم حقوق الإنسان بحقيقة الرحمة الإسلامية الإيمانية والدين الصافي الذي بعث الله به محمداً على لتحقيق خير البشرية جمعا، خصوصاً البؤساء والضعفاء والمقهورين مسلمين كانوا وغير مسلمين، ونحن عندما نتحدث عن حقوق غير المسلمين في حالة السلم إنما نوضيح سمو رسالة الإسلام، وجوهر دعوة القرآن لإصلاح البشرية وأن المسلمين ليسوا أعداء السلام، وإنما هم صانعوه في هذا العالم لاعتماده على أصل راسخ من الاعتقاد الديني والإخلاص في التنفيذ والحزم في التطبيق وصون السلام العالمي، فالسلام أصل من أصول الإسلام الكبرى للآيات القرآنية الدالة على ذلك مثل قوله تعالى: ﴿ وإن جنحو للسلم الكبرى للآيات القرآنية الدالة على ذلك مثل قوله تعالى: ﴿ وإن جنحو للسلم

فاجنح لها وتوكل على الله (١٦٠) ، وقوله جل شانه : ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنو ادخلوا في السلم كَافَة ﴾ (٢٠٠) ، وقوله تعالى : ﴿ ولا تقولوا لمن القي إليكم السلام لست مؤمنا تبتغون عرض الحياة الدنيا ﴾ (٢٠٠) ، وقال عز وجل : ﴿ فإن اعتزلوكم فلم يقاتلوكم والقو إليكم السلم فما جعل الله لكم عليهم سبيلا ﴾ (٢٠٠) .

فهل يسوغ لأحد التغاضي عن هذه الآيات في قرآن كريم اوحي إلى الرسول محمد عليه ليكون شريعة خالدة دائمة للبشرية؟ مما جعل ادعاء نسخ آية منه مرفوضة رفضاً قاطعاً مالم يقم دليل على ذلك. والسلم مقرون بالود والصفاء والعهد والاطمئنان والثقة، ولكن مع ذلك عند الاعتداء وللاعتداء مظاهر عديدة، ومفهوم واسع تحدده الدولة بميزان الحق والعدالة، نظل متمسكين بفرضية الجهاد الكفائية أو العينية حسب مقتضيات الأحوال للدفاع عن الحق والخير. وغير المسلمين الذين نتحدث عنهم في هذه الدراسة هم الذميون والمستأمنون.

والذميون: هم أصحاب الديانات الأخرى الذين يعيشون في بلاد الإسلام، ويقيمون إقامة دائمة هم أهل الضمان والحق والأمان والعهد لهم ماللمسلمين وعليهم ماعلى المسلمين. والمستأمنون هم الذين يقيمون في بلاد الإسلام إقامة مؤقتة لهم من

\* هل قتل الأبرياء وعلى الأخص المسلمين في فلسطين، وكشمير، وتايلند، والفلبين، والبوسنة والهرسك، وكوسوفو، وكل أشكال الإرهاب الدولي التي تسجلها أحداث التاريخ رعتها حقوق الإنسان والدول المنادية بها بالحاح ودعت إلى السلم والسلام؟ لتكون في حيز التنطيق أمن الأمر تنظير نحو تضييق للوصول إلى ثروات الأمم من خلال ثورات الشعوب تحت ستار حقوق الإنسان؟.

إن الإسلام جعل للنفس البشرية حرمة عظيمة فكما حرم الله سبحانه وتعالى قتل النفس التي حرم الله الإبالحق، حرم على صاحبها الانتحار، وحرم الإجهاض حتى في حالة الزنا وجعل القصاص حكماً لحفظ حياة الناس. فهل يضيع حق الإنسان المقتول وهو إنسان له حق باسم ان العقوبات الجسدية او البدنية ليست من المظاهر الحضارية فضلاً على أنها لاتحمل مشاعر الرحمة والرافة. فهل القاتل عندما قتل كان رحيماً رؤوفاً؟. ماهذا المنطق! ماهذه الموازين!.

الحقوق الأساسية حرمة المال والنفس والدم والعرض مثل حقوق الذميين بما يحفظ الأمن والنظام العام على جميع المواطنين والذميين، وقد قرر الإسلام المساواة بين المسلمين والذميين في كثير من الحقوق وعصم الدماء والأموال والأعراض، بل أعفى الذميين من بعض الواجبات، ومع ذلك فلهم ما للمسلمين من الحقوق المدنية والسياسية وعليهم ما على المسلمين من الواجبات التي تمس أمن البلاد ونظام التعامل، والعقوبات، وكفل حريتهم الدينية ، فأمر المسلمين أن يتركوهم ومايدينون -ولايتعرضون لهم وما يعتقدون من إقامة الشعائر، هذا مع العلم بأن عقد الذمة لازم في حقنا لانملك نقضه وهو في حقهم غير لازم، وللدولة الحق في تقييد حرية كثير مواطنيها الأصليين وغيرهم ببعض الشروط والأوضاع، وهذا التقييد يشملهم - أي أهل الذمة - أيضاً، وهذا شائع في كل الدول القديمة والحديثة، ولهم حرية التعامل المباح والنشاط الاقتصادي مع المسلمين بمختلف أنواع المعاملات المباحة قال الكاساني: ١ ويتركون أن يسكنوا في أمصار المسلمين يبيعون ويشترون؟ لأن عقد الذمة شرع ليكون وسيلة لهم إلى الإسلام، وتمكينهم من المقام في أمصار المسلمين أبلغ إلى هذا المقصود، وفيه أيضاً منفعة المسلمين بالبيع والشراء، فيمكنون من ذلك»(سهر) ، ولافرق في العقوبات بين المسلم والذمي فالقصاص والديات والضمانات والتعازير سواء بين المسلمين والذميين وعلى التخصيص في القصاص والدية، وزواجهم وطلاقهم معترف به ولهم الزواج بمن يشاؤون مالم يخالفو ا النظام العام كالزواج من الأخوات والمحارم أو الزواج من مسلمة. ويحسن إليهم في المعاملة والمعاشرة والزيارة والتودد والبر والإنصاف والإقساط وتجمع كل هذه الوصايا الآيات القرآنية، منها قوله تعالى : ﴿ لاينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم وتقسطوا إليهم إن الله يحب المقسطين إنما ينهاكم الله عن الذين قاتلوكم في الدين وأخرجوكم من دياركم وظاهروا على إخراجكم أن

تولوهم، ومن يتولهم فأولئك هم الظالمون (۱۷۰)، وكذلك الأحاديث النبوية مثل : « ألا من ظلم معاهداً أو انتقصه أو كلفه فوق طاقته أو أخذ شيئا بغير طيب نفس منه، فأنا حجيجه يوم القيامة (۷۰).

وكانت معاهدات الذمة مع نصارى نجران وأهل الحيرة وأهل الشام وحمص وسكان بيت المقدس وغيرهم مثلاً يحتذى في التسامح والحرية والأخلاق الكريمة في حفظ حقوق الإنسان غير المسلم في المجتمع الإسلامي. ومن هذه القاعدة العظيمة التي تمثل دستور التعامل مع غير أهل الإسلام يقول الإمام القرافي شارحاً معنى البر في الآية السابقة ويوضح أبعاده بقوله: «الرفق بضعيفهم وسد خلة فقيرهم، وإطعام جائعهم، وكساء عاريهم، ولين القول لهم، على سبيل اللطف لهم والرحمة لاعلى سبيل الخوف والذلة واحتمال إذايتهم في الجوار مع القدرة على إزالته، لطفاً منا بهم لاخوفاً ولا تطبعاً، والدعاء لهم بالهداية، وأن يجعلوا من أهل السعادة، ونصيحتهم في جميع أمورهم في دينهم ودنياهم، وحفظ غيبتهم إذا تعرض أحد لاذيتهم، وصون اموالهم وعيالهم، وإيصالهم إلى جميع حقوقهم » (٢١).

يقول (غوستاف لوبون) العالم الفرنسي بعد سرد آيات من القرآن الكريم في سماحة الإسلام من أهل الكتاب: « إن مسامحة محمد لليهود والنصارى كانت عظيمة إلى الغاية، وإنه لم يقل بمثلها مؤسسو الأديان التي ظهرت قبله كاليه ودية والنصرانية على وجه الخصوص، وسنرى كيف سار خلفاءه على سنته وقد اعترف بذلك التسامح بعض علماء أوربا المرتابون أو المؤمنون القليلون الذين أمعنوا النظر في تاريخ العرب . . )(٧٧).

ويستشهد (لوبون) بقول (روبرتسن) في كتابة (تاريخ شارلكن) إذ يقول: الإيان المسلمين وحدهم الذين جمعوا بين الغيرة لدينهم وروح التسامح نحو أتباع الأديان الأخرى وأنهم مع امتشاقهم الحسام نشراً لدينهم تركوا من لم يرغبوا فيه أحراراً في التمسك بتعاليمهم الدينية (۸۷).

ومثل هذه الأقوال عند الغربيين عن سماحة الإسلام وحسن معاملته لغير المسلمين

كثيرة ومن ذلك ماقاله (آدم ميتز) : ولم يكن في التشريع الإسلامي مايغلق دون أهل الذمة أي باب من أبواب الاعمال وكانت قدمهم راسخة في الصنائع التي تدر الارباح الوافرة فكانوا صيارفة وتجاراً وأصحاب ضياع وأطباء بل إن أهل الذمة نظموا أنفسهم بحيث كان معظم الصيارفة الجهابذة في الشام مثلاً يهوداً على حين كان أكثر الاطباء والكتبة نصارى، وكان رئيس النصارى ببغداد هو طبيب الخليفة، وكان رؤساء اليهود وجهابذتهم عنده (٧١).

ويوضح (ميتز) العلة في دفع الجزية وعلى من تجب فيقول: ١ كان أهل الذمة وبحكم مايتمتعون به من تسامح المسلمين معهم ومن حمايتهم لهم، يدفعون الجزية كل منهم بحسب قدرته ، وكانت هذه الجزية أشبه بضريبة الدفاع الوطني، فكان لايدفعها إلا الرجل القادر على حمل السلاح فلا يدفعها ذوو العاهات ولا المترهبون وأهل الصوامع إلا إذا كان لهم يسار». (٨٠٠) ويدل على ذلك ماقرره الفقهاء (أن لاجزية على الراهب المنقطع للعبادة في صومعته لأنه ليس من أهل القتال). (٨١٠).

وتسقط الجزية عنهم حينما تعجز الدولة الإسلامية عن حمايتهم أو باشتراكهم مع المسلمين في الدفاع عن دار الإسلام.، ذكر القاضي أبو يوسف في كتابه الحراج (( أن أبا عبيدة بن الجراح عندما أعلمه نوابه على مدن الشام بتجميع الروم كتب إليهم: أن ردوا الجزية على من أخذ تموها منه وأمرهم أن يقولوا لهم: إنما رددنا عليكم أموالكم لانه قد بلغنا ماجمع لنا من الجموع وأنكم اشترطم علينا أن نمنعكم وأنا لانقدر على ذلك، وقد رددنا عليكم ما أخذنا منكم ونحن لكم على الشروط وماكتبنا بيننا وبينكم إن نصرنا الله عليهم ( ٥٠٠).

وروى الطبري عن ملك (الباب) في نواحي أرمينيا واسمه (شهر براز) أنه طلب من سراقة بن عمرو أمير تلك المناطق أن يضع عنه وعمن معه الجزية على أن يقوموا بمايريده منهم ضد عدوهم فقبل سراقة وقال له: 3 قد قبلنا ذلك ممن كان معك على هذا مادام عليه، ولابد من الجزاء ممن يقيم ولاينهض، فقبل ذلك وصار سنة فيمن كان يحارب العدو

من المشركين وفيمن لم يكن عنده الجزاء إلا أن يستغفروا فتوضع عنه جزاء تلك السنة، وكتب سراقة إلى عمر بن الخطاب بذلك فأجازه وحسنه (٨٢).

ويقول صاحب كتاب (قصة الحضارة) لول ديوانت: ولقد كان أهل الذمة المسيحيون، والزراد شتيون، واليهود، والصابئون يتمتعون في عهد الخلافة الأموية بدرجة من التسامح لانجد لها نظير في البلاد المسيحية في هذه الأيام، فلقد كانوا أحراراً في ممارسة شعائر دينهم، واحتفظوا بكنائسهم ومعابدهم، ولم يفرض عليهم اكثر من ارتداء زي ذي لون خاص، وأداء ضريبة عن كل شخص تختلف باختلاف دخله وتتراوح بين دينار، وأربعة دنانير ولم تكن هذه الضريبة تفرض إلا على غير المسلمين القادرين على حمل السلاح، ويعفى منها الرهبان ، والنساء والذكور الذين هم دون البلوغ والأرقاء، والشيوخ والعجزة والعُمي والفقراء، وكان الذميون يعفون في نظير ذلك من الخدمة العسكرية أو إن شئت فقل لايقبلون فيها ولاتفرض عليهم الزكاة البالغ قدرها (٥,٢٪) من الدخل السنوي وكان لهم على الحكومة أن تحسميهم، ولم تكن تقبل شهادتهم في المحاكم الإسلامية ولكنهم كانوا يتمتعون بحكم ذاتي يخضعون فيه علمائهم، وقضاتهم، وقوانينهم، ومرادي.

يقول السير (توماس أرنولد): «وكثيراً ماجمع الأطباء المسيحيون بوجه خاص ثروات ضخمة ولقوا تكريماً كبيراً في بيروت العظماء فجبريل الدي اتخذه الخليفة هارون الرشيد طبيباً خاصاً كان مسيحياً نسطوريا بلغ إيراده السنوي (٢٨٠,٠٠٠) درهم في (ثمانمائة ألف درهم) من أملاكه الخاصة فضلاً عن راتب قدره (٢٨٠,٠٠٠) درهم في السنة مقابل عنايته بمعالجة الخليفة (٥٠٠).

وتتجلى سماحة الإسلام في رعاية غير المسلمين وحفظ حقوقهم الحديث الذي يرويه أنس بن مالك رضي الله عنه قال : « كان غلام يهودي يخدم النبي على فمرض فاتاه النبي على له عنده، فقال له : أسلم فنظر إلى أبيه وهو عنده، فقال له : أطع أبا القاسم على فأسلم فخرج النبي على وهو يقول : «الحمد لله الذي أنقذه من النار »(١٨)، وفي الحديث جواز عيادة غير المسلم إذا مرض وفيه حسن العهد ويقول الإمام على بن أبي طالب

كرم الله وجهه: « إنما قبلوا عقد الذمة لتكون أموالهم كأموالنا ودماؤهم كدمائنا» (٧٨)، والإسلام يحترم حقوق غير المسلمين بدء بديانتهم وعقائدهم ومن ثم الأنبياء والرسل. واحترام حقوق الأنبياء والرسل موضوع لا أعلم أن أحد بينه بوضوح على أنه حق إنساني لأؤلئك الرسل ولأ تباعهم كما سيأتي بيانه في القطوف التالية من ثوابت القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة.

#### ١ - إحترام الأنبياء والرسل.

إن من أسس وأركان الإيمان في الإسلام أن يؤمن المسلم بأنبياء الله ورسله جميعاً، ويؤمن بما دعو إليه من دعوات التوحيد كما جاء في قوله سبحانه وتعالى ﴿ شرع لكم من الدين ماوصى به نوحا والذي أوحينا إليك وماوصينا به إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ولاتتفرقوا فيه كبر على المشركين ماتدعوهم إليه الله يجتبي إليه من يشاء ويهدي إليه من ينيب ﴿ ١٨٠٨، وقال النبي محمد عَلَيْهُ : «أنا أولى الناس بعيسى ابن مريم في الدنيا والآخرة والانبياء إخوة لعلات أمهاتهم شتى ودينهم واحد ١٨٠٨، أي إن دعوة الرسل جميعاً هي توحيد الله بالالوهية ، وإفراده بالعبادة، فنحن المسلمين نؤمن بعيسى ابن مريم نبي الله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه وبموسى كليم الله عليهما الصلاة والسلام، ونحن عندما نتحدث عن النصرانية أو اليهودية فإننا لانتهجم عليهما، كيف وهما دينان سماويان مقدسان ، نؤمن بهما كما جاء ذكرهما في القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة ، لا على ما هي عليه من تحريف وتبديل، قال تعالى : ﴿ ياأهل الكتاب لاتغلوا في دينكم ولاتقولوا على الله إلا الحق ولاتقولوا ثلاثة انتهوا خيراً لكم إنما الله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه فآمنوا بالله ورسله ولاتقولوا ثلاثة انتهوا خيراً لكم إنما الله إله واحد سبحانه أن يكون له ولد له مافي السموات ومافى الأرض وكفى بالله وكبلا ، و...

كما أننا نؤمن يقيناً أن الله -سبحانه وتعالى- أمرنا بمجادلة أهل الكتاب بالحسنى في أكثر من موطن من القرآن الكريم، ومن ذلك قوله تعالى : ﴿ ولاتجادلوا أهل الكتاب إلا

بالتي هي أحسس إلا الذين ظلموا منهم وقولوا آمنا بالذي أنزل إلينا وأنزل إليكم وإلهنا وإلها وإلها وإلها وإلها وإلها وإلها واحد ونحن له مسلمون ﴾ ١٠١٠.

ويلاحظ أن الهجمات التي تُشنَّ ضد النبي محمد عَلِيه والقرآن، وضد الإسلام بصفة عامة من قبل المسيحيين المثقفين في كتاباتهم وأحاديثهم ، والغارات المستمرة حتى اليوم، هي مصدر إيذاء كبير للمسلمين ، وهذه الهجمات تخلو من المناقشة العلمية، وتتسم بالانفعال والإساءة، بقصد النيل من الإسلام وتحقيره. وهي هجمات مليئة بالسباب والشتائم، تقوم على الأكاذيب والافتراءات المغلفة بدعوى العلمية والموضوعية وأن من يفعل هذا غير مخلص لدينه أولاً قبل الدين الإسلامي لان الاديان السماوية من عند الله ومن انتقص الإسلام فقد إنتقص دين موسى وعيسى.

أما نحن المسلمين، فلا نفعل ذلك؛ لأننا نقدر مريم وعيسى المسيح (عليهما جميعاً سلام الله وصلواته) تقديراً عالياً، وهذا جزء من عقيدتنا ، بل إن التلفظ باية كلمة تدل على أقل قدر من عدم الاحترام نحوهما هي كفر في ديننا ، وتعرضنا للخروج من دين الإسلام ، وربما لا نستطيع أن نأتي بمثال واحد يزعم فيه أن مسلماً ادعى أقل قدر يمكن تخيله من عدم الاحترام للنبي عيسى وأمه البتول (عليهما السلام) ، إننا بالطبع لا نؤمن بألوهية المسيح عيسى، ولكن إيماننا بنبوته لا يقل ثبوتاً عن إيماننا بنبوة محمد (عليهما جميعاً الصلاة والسلام)، وأن أحداً لا يمكن - بالتأكيد - أن يكون مسلماً ما لم يؤمن ويقر بنفس التصديق، والإيمان بالمسيح عيسى ابن مريم مع التصديق بالنبي محمد (عليهما وطهرك واصطفاك على نساء العالمين يامريم أقنتي لربك واسجدي واركعي مع الراكعين ذلك من أنباء الغيب نوحيه إليك وماكنت لديهم إذ يلقون أقلامهم أيهم يكفل مريم وماكنت لديهم إذ يختصمون ، ورائ الله يبشرك بكلمة لديهم إذ يختصمون ، ورائات المائكة يامريم إن الله يبشرك بكلمة لمنه السمه المسيح عيسى ابن مريم هم وال النبي على ذ فضل عائشة على النساء كفضل منه السمه المسيح عيسى ابن مريم هريه، وقال النبي على النساء كفضل

الثريد على سائر الطعام، كمل من الرجال كثير، ولم يكمل من النساء إلا مريم بنت عمران وآسية امرأة فرعون (۱۰۰). وقال عَيْكُ: « أنا أولى الناس بعيسى ابن مريم والأنبياء أخوة لعلات أمهاتهم شتى ودينهم واحد (۱۰۰).

وبالمثل، فإننا لا نعد القرآن وحده كتاب الله، بل التوراة والإنجيل والزبور أيضاً كتب الله المنزلة على أنبيائه، ولا يمكن لمؤمن أن يكن أي شعور يظهر فيه عدم احترامه لهذه الكتب المقدسة. وإذا كانت هناك مناقشات فيما بين المسلمين والمسيحيين حول الكتاب المقدس، فقد كان ذلك يتصل بالنظر إلى تأكيد ما إذا كان الكتاب المقدس المتداول الآن في شكله الحالي كتاباً صحيحاً، يعتمد عليه أم لا ؟ وما إذا كان يضم ما أوحى به الله إلى الأنبياء أم لا؟ وهذه المشكلة نوقشت على نطاق واسع، حتى من قبل العلماء المسيحيين أنفسهم ، ولكن لم يحدث أن مسلماً أنكر أن الله أوحى إلى أنبيائه موسى وعيسى عليهما الصلاة والسلام بما في التوراة والإنجيل الصحيحين، وبالرغم من أن المسلمين ينكرون أن الكتاب المقدس المتداول أمامنا اليوم هو كلام الله بغير تحريف، فإنهم يؤمنون بأن التوراة والإنجيل الصحيحين من وحي الله إلى موسى وعيسى عليهما السلام، وأن الكتاب المقدس المتداول ربما يتضمن في بعض أجزائه نقلاً بشرياً وتاريخياً، إلى جانب الوحى إلى الأنبياء والرسل ، والواقع فإن المسيحيين أو اليهود لم يشكوا مرة من أن المسلمين سبوا أنبياءهم أو أساؤوا إلى كتبهم المقدسة ، بالعكس من ذلك، فإن تجربة المسلمين هي أنهم كانوا دائماً يتعرضون لسباب النصاري، وقد يستمر هذا الموقف المؤلم دون هوادة على امتداد قرون كثيرة منهم تجاه المسلمين. وإن المستشرقين وغيرهم من الكتاب والأدباء المسيحيين لا تكاد تفلت من أيديهم فرصة لنفث سمومهم ضد نبينا محمد عَيْكُ، وضد القرآن الكريم، وضد المسلمين ودينهم، وهذا باطل وزور \* (٩١٠).

<sup>\*</sup> هل يمثل هذا حفظاً لحقوق الإنسان وحرية اعتقاده في احترام الأنبياء والرسل وعدم الإساءة إليهم وإلى متبعيهم قال تعالى: ﴿ ولن ترضى عنك اليهود ولا النصارى حتى تتبع ملتهم قل إن هدى الله هو الهدى ولئن اتبعت أهواءهم بعد الذي جاءك من العلم مالك من الله من ولي ولانصير ﴾

إن الإسلام يأمر اتباعه باحترام الأديان الأخرى وأصحابها فيقول جل وعلا: ﴿ ولاتسبو الذين يدعون من دون الله فيسبوا الله عدوا بغير علم كذلك زينا لكل أمة عملهم ثم إلى ربهم مرجعهم فينبئهم بما كانوا يعملون ﴿ (١٧٠)، بل يؤكد الإسلام على اأن من لوازم الإيمان بالله الإيمان برسله فيقول جل شأنه: ﴿ إِن الذين يكفرون بالله ورسله ويريدون أن يفرقوا بين الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض ونكفر ببعض ويريدون أن يتخذوا بين ذلك سبيلا أولئك هم الكافرون حقا واعتدنا للكافرين عذاباً مهينا والذين آمنوا بالله ورسله ولم يفرقوا بين أحد منهم أولئك سوف يؤتيهم أجورهم وكان الله غفوراً رحيماً ﴾ (٨١).

إن الإيمان وحده لاتتجزأ. الإيمان بالله إيمان بوحدانيته - سبحانه - ووحدانيته تقتضي وحدة وحدة الدين الذي ارتضاه للناس لتقوم حياتهم كلها - كوحدة - على أساسه ، ويقتضي وحدة الرسل الذين جاءوا بهذا الدين من عنده لامن عند أنفسهم، ولا في معزل عن إرادته ووحيه ، ووحدة الموقف تجاههم جميعاً، ولاسبيل إلى تفكيك هذه الوحدة إلا بالكفر المطلق، وإن حسب أهله أنهم يؤمنون بسعض ويكفرون بسعض وكان جزاؤهم عند الله أن أعد لهم العذاب المهين أجمعين.

والمسلمون يشتمل تصورهم الاعتقادي على الإيمان بالله ورسله جميعاً بلا تفرقة فكل الرسل عندهم موضع اعتقاد واحترام وكل الديانات السماوية عندهم حق مالم يقع فيها التحريف، فسلا تكون عندئذ من دين الله وإن بقي فسيسها جسانب لم يحسرف، إذ أن الدين وحدة – وهم يتصورون الأمر – كما هو في حقيقته – إلها واحداً، ارتضى للناس ديناً واحداً ووضع لحياتهم منهجاً واحدا وأرسل رسله إلى الناس بهذا الدين الواحد، وهذا المنهج الواحد وموكب الإيمان – في حسهم – موصول يقوده نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد وإخوانهم من الرسل – صلوات الله وسلامه عليهم جميعاً لاتفرقة ولاعزلة ولا انفصام وإليهم وحدهم انتهى ميراث الدين الحق.

واحترام الأنبياء والرسل في الإسلام حق إنساني لكل إنسان وان كان لايدين بدين الإسلام، أوجبه الإسلام على المسلمين في حق غير المسلمين وهو امر يقتضى من غير المسلم

بموجب هذا الحق الإنساني ان يحترم نبي الإسلام وأهل الإسلام في حق نبيهم ودونما اكراه على إعتناق الدين الإسلامي عموماً قال تعالى: ﴿ لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي ﴿ ١٠٠٠) وقوله تعالى: ﴿ ولوشاء ربك لآمن من في الأرض كلهم جميعاً أفانت تكره الناس حتى يكونو مؤمنين ﴿ ١٠٠٠) ، وكما أشرت سابقاً أنه من خلال قراءتي عما كتب عن حقوق الإنسان بل وفي الإعلان العالمي لحقوق الإنسان لم أجد بياناً صريحاً لحقوق الأنبياء والرسل صلوات الله وسلامه عليهم جميعاً ، حفظ حقوقهم باعتبارهم اناساً مبلغين عن الله دعوة التوحيد ، وباعتبارهم اناساً عليهم جايدا والرسل من ألوان الإساءة الإيصح إيذاؤهم احياء كانوا أو أمواتاً لابالتكذيب أو السب والشتم أو أي لون من ألوان الإساءة والتجريح فضلاً عن حفظ حقوق أتباعهم من الناس فذلك تبعاً لهم وهكذا جاءت شريعة الإسلام بيضاء نقيه .

وامتداداً لموضوع حقوق الأنبياء والرسل نختم هذا الجزء من الدراسة بتوضيح حق غير المسلمين من المبعوثين والسفراء في الدول الإسلامية، فمن المعلوم أن النبي عليه منذ أن صدع بالرسالة أرسل رسلاً إلى ملوك الدول ورؤسائها في الحبشة وفارس وبلاد الروم واليمن يدعوهم إلى الإسلام، وتاريخ الإسلام حافل بالعلاقات الدولية بين المسلمين وغيرهم من خلال إرسال السفراء والمراسلات وتبادل الهدايا ومفاداة الأسرى.

والقواعد التي وضعها الإسلام عن السفراء والرسل توضح كل ماله علاقة بقبول السفراء والرسل، واعتبارهم آمنين، حتى يبلغوا ما أرسلوا به في وقت السلم والحرب، فقد اتبع رسول الله عليه وخلفاؤه الراشدون ومن بعدهم من حكام المسلمين هذا التقليد في إرسال المبعوثين واستقبالهم ...

<sup>\*</sup> المملكة العربية السعودية في علاقاتها الدبلوماسية والسياسية لاتخرج عن منهاج الإسلام الذي رسمه النبي محمد على استقباله للوفود والسغراء، ولاتخرج عن التقاليد المعمول بها في هذا الصدد مادامت أنها لاتخالف الشريعة الإسلامية، وقد جاء ذلك واضحاً في نظام الحكم في المادة الخامسة والعشرين: و تحرص الدولة على تحقيق آمال الامة العربية والإسلامية في التضامن وتوحيد الكلمة، وعلى تقوية علاقاتها بالدول الصديقة ، والمعلوم أن تلك الصلات تتم من خلال القنوات الدبلوماسية . والمادة السادسة والعشرون تنص على أن : و تحمي الدولة حقوق الإنسان وفق الشريعة الإسلامية ،

وتحتل مسألة حرمة السفراء والرسل وحصانتهم مكانة عالية عند ضيافتهم للديار الإسلامية، ومن ذلك مثلاً التأكيد على سلامة السفير أو الرسول وأمنه وحريت وأمواله، ومن يطلع على كتب سير الخلفاء والولاة يجد كيف أن منح الحصانة الدبلوماسية للسفراء والرسل بسبب طبيعة أعمالهم وضرورة أداء واجباتهم على الوجه المطلوب، كانت قد أقرت من قبل الجميع فيؤكد الشيباني في كتابه (السير الكبير) لا أن السفير لايمكن أن يعمل من دون احترام وضمان وحصانة له، وذلك لأن عمله لايمكن أن ينجزه من دون مثل هذه الحصانة الهربير).

وإذا كانت الحرمة الشخصية للرسل والسفراء، وامتيازاتهم وحصاناتهم قد أقرت من قبل الدول الإسلامية فإنها قد أعفتهم من الرسوم الجمركية وسمحت لهم بإدخال وإخراج الأمتعة من دون رسم، عدا كل مايتعارض مع أمن الدولة ونظامها العام كإخراج الأسلحة أو الأشياء المحرمة بموجب الشرع الإسلامي.

ولقد استقبل رسول الله على رسولي مسيلمة الكذاب الذي ادعى النبوة في عهده على وطالب مشاركته في الحكم، وقالا له قولاً عنيفاً لم يرضه منهما، فقال لهما عليه الصلاة والسلام « لوكنت قاتلاً رسولاً لقتلتكما »،٠٠،، ومضت السنة الإسلامية أن الرسل لاتقتل ولايعتدى عليها كما جاء في كتاب ( الخراج) لأبي يوسف، وكتاب (السير الكبير) لأبي الحسن الشيباني حيث: «إذا وجد المسلمون رجلاً من أهل الحرب في بلاد المسلمين فقال: أنا رسول ملكي بعثني إلى ملك المسلمين، وقد دخلت بغير أمان فإن كان معروفاً بالرسالة، أو أخرج معه كتاباً إلى الخليفة فهو آمن ، لأن مالا يمكن الوقوف على حقيقته يجب العمل فيه بغالب الرأي، وإذا قال: إن مامعه من الدواب والمسلاح والمتاع هو هديه له فإنه يصدق ويقبل قوله إذا كان أمراً معروفاً ولاسبيل عليه، ولا يتعرض له، ولالمامعه » (١٠٠٠).

وفي كتاب (سياست نامة) الذي وضعه نظام الملك، يوجد بحث مفيد عن الرسل

والسفراء وكيف يعاملون في الإسلام، وقد نصح الملوك أن تراقب سيرتهم وأن تحسن إليهم في المعاملة حتى يرضوا، وينبغي أن لاينسى أنهم يقومون مقام الملك الذي أرسلهم فكل حرمة لهم تكون موجهة له، وقد تعارفت الملوك على أن يتبادلوا حسن المعاملة، وأن يكرموا الرسل والسفراء الذين يأتونهم إكراماً يعز من شأنهم ويرفع ذكرهم، وإذا اختلف الملوك وتنازعو فإن السفراء والرسل كانوا يقومون دائماً خير قيام عايمه إليهم من الأمور والوصايان.

#### ٢ - حقوق المشركين:

ومع عظم حال المشرك ومحادته لله -جل وعلا-، إلا أن الإسلام حفظ حقوقه باعتباره إنساناً إذا دخل بلاد الإسلام طالباً الأمان، فيؤمن قال تعالى: ﴿ وإن أحد من

تلك قدمة عالية وهمة كريمة إعطاء الإجارة والأمان لهم في دار الإسلام وقدم الإسلام الصاعدة ماتزال تتراءى قدمة وراء قدمة، وهذه منها، هذه الحراسة للمشرك عدو الإسلام والمسلمين ممن آذى المسلمين وفتنهم وعاداهم، هذه الحراسة له حتى يبلغ مأمنه خارج حدود دار الإسلام، إنه منهج الهداية لامنهج الإبادة، حتى وهو يعمل لتأمين قاعدة الإسلام للإسلام، وما علم الذين يتحدثون عن الجهاد في الإسلام فيصمونه بأنه كان لإكراه الأفراد على الاعتقاد والذين يهولهم هذا الاتهام ممن يقفون بالدين موقف الدفاع ؛ فيروحون يدفعون هذه التهدمة بأن الإسلام لايقاتل إلا دفاعاً عن أهله في حدوده الإقليمية! هؤلاء وهؤلاء في حاجة إلى أن يتطلعوا إلى تلك القدة العالية التي يمثلها هذا التوجيه الكريم في الآية المباركة.

قال ابن كثير في تفسير الآية: لا إن إنسان يأتيك ليسمع ماتقول وما أنزل عليك فهو آمن حتى يأتيك فتسمعه كلام الله وحتى يبلغ مأمنه، حيث جاء، ومن هذا كان رسول الله على يعطي الأمان لمن جاءه مسترشداً أو في رسالة، كما جاءه يوم الحديبية جماعة من الرسل من قريش منهم عروة بن مسعود ومكرز بن حفص وسهيل بن عمرو وغيرهم واحداً بعد واحد، يترددون في القضية بينه وبين المشركين، فرأوا من إعظام المسلمين رسول الله على مابهرهم ومالم يشاهدوه عند ملك ولاقيصر، فرجعوا إلى قومهم وأخبروهم بذلك، وكان ذلك وأمثاله من أكبر أسباب هداية أكثرهم، والغرض أن من قدم من دار الحرب إلى دار الإسلام في أداء رسالة أو تجارة أو طلب صلح

أو مهادنة أو حمل جزية أو نحو ذلك من الأسباب، وطلب من الإمام أو نائبه أماناً أعطي أماناً مادام يتردد في الإسلام وحتى يرجع إلى مأمنه ووطنه (١١٢).

قال السرخسي في المبسوط في أموال تجار الدولة المعادية بعد نشوب الحرب: « أموالهم صارت مصونة بحكم الأمان فلايمكن أخذها بحكم الإباحة » (١١٢) بل إن الإسلام لحرصه على أموال التجار الذين دخلوا بعقد أمان يقرر أن التاجر المستأمن يستمر على ملكه ولوعاد إلى دار الحرب وحمل السلاح محارباً المسلمين.

ولقد حفظ الإسلام حق الوالدين المشركين عن ابنهم المسلم قال تعالى: ﴿ ووصينا الإنسان بوالديه حسناً وإن جاهداك لتشرك بي ماليس لك به علم فلاتطعهما إلى مرجعكم فأنبئكم بما كنتم تعلمون ﴿ (١١٠). إن حفظ حق الوالدين وإن اختلف الدين يقوم على ماللوالدين من الحق الإنساني الذي أكرم الله -سبحانه وتعالى - به الإنسان \* .

#### ٣ - حقوق غير المسلمين في إبداء الرأي والإبداع:

لقد امتن الله سبحانه وتعالى على الإنسان بالعلم والتعليم عندما خلي آدم – عليه السلام – كما في قوله تعالىي : ﴿ وعليم آدم الأسسماء كلها ﴾ (١١٠) ، وقوله جل وعلا: ﴿ علم الإنسان مالم يعلم ﴾ (١٠٠) ، وقصة العلم والتعليم للإنسان حق منحه الله – سبحانه وتعالى – لجميع البشر إذ يظهر للإنسان التعلم بالتلقي والعلم بالاستيعاب والقدرة على الاسترجاع والإفادة من العلم بابداء الرأي أو بالابداع الفني أو الادبي أو العلمي ، ولقد امتن الله – سبحانه وتعالى – على الرسل والأنبياء وكان من أجل دعاء النبي محمد عليه : « وقل ربي زدني علماً » ، وهكذا كان شأن حق العلم والتعليم في الإسلام كما جاء في الأحاديث النبوية الشريفة ومنها قوله عليه « تعلموا العلم وعلموه الناس » (١١٠).

<sup>\*</sup> إن الاحتفاء بحق الوالدين كآدميين لم يأت عرضاً وضمناً في الإسلام بل جاء صريحاً واضحاً حتى أن لم يكونا مسلمين، فوجه القرآن وصية بالغة في ذلك فلايحق للوالدان أن يتخليا عن ولدهما في في سن معين والعكس صحيح أيضاً مهما كانت الاسباب والظروف والدوافع ، وذلك لتعميق وشائح صلة الاقارب والارحام والاتصال معهم في السراء والضراء ولايكفي في ذلك بطاقات المعايدة أو تحوه.

وحرية إبداء الرأي والتعبير دعوة إلى التفكر والمشاركة فيه دعا إليها القرآن الكريم كما في قوله تعالى: ﴿ قبل إنما أعظكم بواحد أن تقبوموا لله مثنى وفرادى ثم تتفكروا مابصاحبكم من جنة إن هو إلا نذير لكم بين يدي عذاب شديد ﴾ (١١٨) ، وأثنى الله على من صدع بالحق ونادى به كما جاء في قوله جل وعلا: ﴿ قل لا أقول لكم عندي خزائن الله ولا أعلم الغيب ولا أقبول لكم إني ملك إن أتبع إلا مايوحى إلى قل هل يستوي الاعمى والبصير أفلا تتفكرون ﴾ (١٠١) ، وشجع الرسول على أصحابه على المشاركة بالرأي وشاورهم في كثير من الأمور، وبين علية الصلاة والسلام أهمية التفكر إذ أخرج ابن أبي الدنيا في كتاب التفكر والاصبهاني في الترغيب عن عمرو بن مرة قال : « مر النبي على قوم يتفكرون فقال تفكروا في الخلق ولا تفكروا في الخالق » (١٠٠٠)، وأخرج الطبراني وابن مردوية قال رسول الله تفكروا في الخلق ولا تفكروا في الخالق » (١٠٠٠)، وفتح المجتمع الإسلامي أبوابه للباحثين الذين لجأوا إليه من دول أخرى كالنساطرة، فضلاً عمن يقومون فيه، من المجوس واليهود وطوائف المسيحين، ولم يكن هناك حجر على مناشطهم.

أما في مسألة حقوق الإنسان في الإبداع فإن القرآن الكريم يدعو الناس إلى استخدام حواسهم في تناسق مستمر قال تعالى: ﴿ ولاتقف ماليس لك به علم ، إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤولا ﴾(١٦٢)، والسمع والبصر أهم وسائل الاتصال بالعالم حولنا، ملاحظة وتجربة واختبار للنتائج، والفؤاد هو ذلك العمل الداخلي الذي يضع هذه المعلومات والنتائج في محتواها وإطارها المنهجي والآية الكريمة بهذا تجمع بين الكون والإنسان، أو بين الذات والموضوع أو بين الرؤية والتحليل والمقارنة والاستنتاج ، وأشار القرآن إلى استنباط الأحكام، وهو جهد عقلي مضاف إلى المادة العلمية الموجودة، يقول الله تعالى: ﴿ وإذا جاءهم أمر من الأمن أو الخوف أذاعوا به، ولو ردوه إلى الرسول وإلى أولي الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم ﴾(١٢٢).

والإبداع - في أي أمر - هو الانتقال بمستواه إلى مستوى أعلى يكون أكثر قدرة على

العطاء من المستوى الأول ، وهو غير مقتصر على أفق واحد أو محدد، ولكنه جهد مثمر في آفاق يقوم على الحق والفضل والخير.

ومن هنا تبدو ضرورة إزالة أي عائق يحول دون قدرة الفرد أو المجتمع على الإبداع يستوي في هذا أن يكون العائق عنصرياً (عرقيا)، أو اجتماعياً، أو اقتصادياً أو سياسياً أو دينياً. إن الالتزام بتعاليم الإسلام لا يمنع الأديب من الإبداع ولا يمنع العالم من الاكتشاف والاختراع، ولا يمنع الطبيب من الوصول إلى أنجع وسائل العلاج وأبتكار الدواء.

و القرآن الكريم يحث الناس على التفكر في آيات الله ومخلوقاته واكتشاف أسرار الكون والنفس البشرية ويقول عز من قائل : ﴿ وَفِي الأرض آيات للموقنين، وفي أنفسكم أفلا تبصرون ﴿ ربر، ويقول سبحانه : ﴿ سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم ﴿ ربر، ).

إن الحق في التعبير والإبداع كما يراه الإسلام يشمل التصوير العام للوجود والإنسان وحقائق الكون واستشعارها بحس سليم يمثل الذوق الفني والأدبي لهذا الاستشعار فيما يراه من الطبيعة التي تحيطه ومايسود المجتمع الإنساني من سلوكيات وأخلاقيات فالقرآن الكريم يوجه الأنظار إلى الطبيعة وما هو موجود بين السماء والأرض قال سبحانه وتعالى: ﴿ إِن في خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار والفلك التي تجري في البحر بما ينفع الناس وما أنزل الله من السماء من ماء فأحيا به الأرض بعد موتها وبث فيها من كل دابة وتصريف الرياح والسحاب المسخر بين السماء والأرض لآيات لقوم يعقلون ﴾ (١٢٠).

وقد أكد لنا عَلِي المعبير والإبداع المرتبط بالحق من ناحية وتذوقه للجمال البياني الذي أظهر هذا الحق عندما سمع قصيدة لبيد اللامية:

ألا كـــل شيء ماخـلا الله باطـل إذا المرء أسـرى ليلة ظــن أنـه حبائــله مبـــثوثة بسـبيله فقــولا له إن كان يقســم أمره

وكل نعيم لامحالمة زائل قضى عملا والمرء ماعاش آمل ويفنى إذا ما أخطأته الحبائل ألما يغطيك الدهر؟ أمك هابل لعلك تهديك القرون الأوائل ودون معد فلتزعيك العواذل إذا كشفت عند الإله المحاصل(١٢٧)

فإن أنت لم تصدمك نفسك فانتسب فإن لسم تجد من دون عدنان والدا وكل امسرئ يوماً سيعلم سعيه

لقد تذوق النبي الكريم عُرِيجة فقال وماينطق عن الهوى: « أصدق كلمة قالها الشاعر كلمة لبيد ألا كل شيء ماخلا الله باطل» وقد أورده الإمام البخاري رحمه الله تعالى في كتاب الأدب تحت باب مايجوز من الشعر والرجز والحداء ومايكره منه، كما أن الحديث ورد في كثير من كتب الصحاح والسنن فقد رواه مسلم والترمذي وابن ماجه وأحمد رحمهم الله تعالى .

ولننظر كيف قبل الرسول الحق عندما سمع بعض شعر إنسان غير مسلم فاعترف له بحق سماع شعره كإنسان وبين ما انطوى عليه من الخير كحق في الإبداع والتعبير وذلك عند ماسمع على شعر أمية بن أبي الصلت فقد أورد الامام مسلم رحمه الله تعالى في صحيحه (كتاب الشعر) عن عمرو بن الشريد عن أبيه قال: «ردفت رسول الله على فقال: هل معك من شعر أمية بن أبي الصلت؟ قال: هيه، فأنشدته بيتاً، فقال: هيه، ثم أنشدته بيتاً، فقال: هيه حتى أنشدته مائة بيت، فقال رسول الله على « إن كاد ليسلم» وفي رواية قال عليه السلام « فلقد كاد يسلم في شعره»، وهذه النسبة تحدد حق الإنسان في الإبداع وهو من الجمال والزينه، والجمال مسألة لازمة للإنسان ومنها التزين والزينة كما جاء في قوله تعالى: ﴿ يابني آدم خذو زينتكم عند كل مسجد وكلوا واشربوا ولاتسرفوا إنه لايحب المسرفين قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق قل هي للذين آمنو في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون. قل إنما حرم ربي الفواحش ماظهر منها ومابطن والإثم والبغي بغير الحق وأن تشركوا بالله مالم ينزل به سلطانا وأن تقولوا على الله مالاتعلمون هرمه،

#### ٤ - الحقوق الاجتماعية:

يشترك الإنسان المسلم وغير المسلم في جملة من الحقوق العامة الاجتماعية التي نص عليها القرآن الكريم وجاءت في السنة النبوية المطهرة . فحق الإنسان على الأرض من الشراب والطعام والكساء والمساكن والأمن وحق العمل والحركة على الأرض وحقوقه الشراب والطعام والكساء والمساكن والأمن وحقوق التقاضي والخطاب العام الموجه للناس في آيات الكتاب الحكيم والأحاديث النبوية الشريفة تشمل الناس جميعاً وتوصي المسلمين بغيرهم لاشتراكهم في الحقوق الإنسانية، وحقيقة الحياة على الأرض تفرع البشر والناس من أبوين جعلت منها الشعوب والقبائل قال تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الناسِ إِنَا خَلَقْنَاكُم من ذَكر وأنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفو إن أكرمكم عند الله أتقاكم، إن الله عليم خبير ﴿١٢٥٠› ولكل شعب وقبيلة «دار» ولكل دار حرمة وحق، والتباين في الآية مدعاة إلى التكامل والتعارف، ومن حق المواطنين مثلما هو واجبهم في الوقت نفسه حماية أوطانهم والدفاع عنها ، وحماية الذميين والمستأمنين.

ثم يأتي تكوين الأسرة في هذه المرحلة تبرز (حواء) أمنا الأولى وتتخذ الحياة الإنسانية صورتها الباقية الصحبة على طريق الحياة . يقول الله تعالى : ﴿ ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجاً لتسكنوا إليها وجعل بينكم مودة ورحمة، إن في ذلك لآيات لقوم يتفكرون ﴿ (١٠٠) . إن الحق في تكوين أسرة من أبرز الحقوق في الحياة الإنسانية، وقد تبينت الآية دعائمه: سكون الزوج إلى الزوجة . المودة . الرحمة . والأساس أن أزواجكم من أنفسكم . وحرم الزنا مقابل الزواج المشروع وقال عليه الصلاة والسلام: « الدنيا كلها متاع، وخير متاع الدنيا الزوجة الصالحة (١٦٠١)، كما قال من أله من زوجة صالحة، إن أمرها أطاعته، وإن نظر إليها سرته، وإن أقسم عليها أبرته، وإن غاب عنها نصحته في نفسها وماله ١٢٠٥)، وهذه المواصفات قيم إنسانية تسعد بها أي أسرة تربى عن الزنا، وتحمى الأمم من ضياع الأنساب وفساد الأخلاق، وحفاظ حق الإنسانية من من

الاعتداء على الأعراض\*.

وفتح الإسلام باب العمل أمام الإنسان ولم يجعله مجرد حق له، بل رعاه وأثابه عليه وحثه على الحركة والنشاط كما في قوله تعالى : ﴿ والله الذي أرسل الرياح فتثير سحاباً فسقناه إلى بلد ميت فأحيينا به الأرض بعد موتها، كذلك النشور ﴿ ١٣٣٥)، وقوله تعالى : ﴿ ومايستوي البحران هذا عذب فرات سائغ شرابه، وهذا ملح أجاج. ومن كل تأكلون لحماً طريا وتستخرجون حلية تلبسونها، وترى الفلك فيه مواخر لتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون ﴿ ١٩٠٥)، وعن الثروات والصناعات المعدنية والعمل فيها يقول جل وعلا: ﴿ ولقد آتينا دواود منا فضلاً ياجبال أوبي معه والطير وألنا لسه الحديد. أن اعمل سابغات وقدر في السرد واعملوا صالحاً إني بما تعملون بصير ﴿ ١٠٥٥)، وعن التجارة والعمارة يقول عز من قائل : ﴿ هو الذي جعل لكم الأرض ذلولاً فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه وإليه النشور ﴿ ١٠٤٥)، وقوله تعالى : ﴿ وكانوا ينحتون من الجبال بيوتاً آمنين ﴿ ١٠٥٥).

هذه مجرد أمثلة وليست استقصاء. وهي تبين آفاق العمل المفتوحة أمام الإنسان ينشط فيها وفي نظائرها. وله الحق في الأجر إذا كان يعمل لغيره. قال تعالى : ﴿ قالت إحداهما يا أبت استأجره إن خير من أستأجرت القوي الأمين. قال إني أريد أن أنكحك

<sup>\*</sup> والإسلام يحرم تحريماً باتاً كل ضروب الزنا واللواط والدعارة والقوادة . . إلخ ولايدع أي سبيل لاتصال الرجال بالنساء إلا عن طريق الزواج الذي يكفل حقوق الزوجين والأولاد والمجتمع وينظف البيئة من جميع الفواحش ماظهر منها ومابطن . الإسلام يشجع تعدد الزوجات ويمنع وجود العشيقات ونساء الهوى هو يعاقب على الزنا، ويثبب على الزواج، وتعدده بشروطه وأحكامه . إن حقوق الإنسان والمجتمع لاتحفظ بترك البغاء والدعارة والزنا ( الاحترافي وغيره ) دون حظر أو تحريم ولذلك فقد أخفق تنظيف المجتمعات الغربية من الدعارة وتبعاً لذلك تهدمت الأسر، وكثر اتباع السفاح الذين أصبحوا أخصب بيئة للجريمة . ولهذا أقول إن نقاط الاتفاق قد تتحول إلى نقاط اختلاف بسبب التحديات أو التدابير القانونية ولايسعنا هنا أن نقدم الإحصاءات المتاحة الدالة على هذا . انظر د . أحمد عبدالرحمن، مجلة القافلة، شعبان ٢ ١ ٤ ١ هـ ديسمبر – يناير ١٩٩٦م، ص ٢ – ٣ .

إحدى ابنتي هاتين على أن تأجرني ثماني حجج فإن أتممت عشراً فمن عندك وما أريد أن أشق عليك ستجدني إن شاء الله من الصالحين (١٢٨).

وعلى المتعاقدين الوفاء بما تشارطا عليه. والقول في حقوق العامل في حال القدرة والضعف والعجز محل عناية في الإسلام، وهو مرتبط بالعمل كجهد وبالعمل كإنسان وبأهله كمسؤولية \*.

والإنسان في استقراره وحركته وسعيه يجني ثمار عمله وجهده ومن حقه أن يحتفظ به وأن ينفق منه وأن يورثه أهله من بعده ومايشترطه الإسلام هو أن يكون المال طيب المصدر والمصرف. جاء في الحديث الشريف «أيها الناس إن الله طيب لايقبل إلا طيبا وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين» (١٢١) فقال تعالى : ﴿ يا ايها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحاً إني بما تعملون عليم ﴾ (١٢٠) ، وقال تعالى : ﴿ يا أيها الذين آمنوا كلوا من طيبات مارزقناكم واشكروا لله إن كنتم إياه تعبدون ب (١٤٠) . ثم ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السماء : يارب يارب ، ومطعمه حرام ومشربه حرام، وغذي بالحرام، فأنى يستجاب لذلك» . فهذا الحديث ناموس في الكسب والإنفاق (١٤٢).

ولقد سبقت الإشارة إلى آفاق العمل الإنساني، وماكرم الله به أنبياءه من توفيقهم إلى طرق العمل والإنتاج والكسب فالعاملون هم الذين يحملون - عمليا - مسؤوليات المجتمع الاقتصادية ومن جهودهم تتوافر جميع الموارد التي يحتاج إليها أي تجمع في مناشطه وتقدمه. يقول عليمه

<sup>\*</sup>تنص المادة الثامنة والعشرون من نظام الحكم الأساسي في المملكة العربية السعودية على: تيسير مجالات العمل لكل قادر عليه وسنّ الأنظمة التي تحمي العامل وصاحب العمل، والمملكة العربية السعودية بمقتضى تعاليم الإسلام فهي تحمي غير المسلمين الموجودين على أراضيها للعمل من الأطباء والمهندسين والخبراء والفنيين والعمال وهم يتمتعون بحريات كاملة في حياتهم وبأموالهم ومع أسرهم وحركتهم، ولاتفرض المملكة العربية السعودية على هؤلاء أي ضرائب أو تجعل أمامهم عائق برغم اختلاف ألوانهم وأجناسهم وأديانهم انطلاقاً من تمسك المملكة العربية السعودية بالشريعة الإسلامية وحفظ حقوق غير المسلمين على أراضيها.

الصلاة والسلام: « ما أكل أحد طعاماً قط خير من أن يأكل من عمل يديه. وإن نبي الله دواود عَلَيْهُ كان يأكل من عمل يده » (١٤٢)، ويقول عليه الصلاة والسلام: « ياابن آدم إنك إن تبذل الفضل خير لك، وإن تمسكه شر لك. ولاتلام على كفاف. وابدأ بمن تعول. واليد العليا خير من اليد السفلى »، وفي الحديث حض على الكسب والإنفاق بدءاً بذوي الأرحام، هذا بعد أن يسر الله أبواب الكسب الشريف للإفراد ويبذل الأفراد جهدهم فيه » (١٤٢).

فرض الله تعالى التعاون وأنه أساس في الحياة الإنسانية وحق للإنسان في التكافل الاجتماعي يقول الله تعالى: ﴿ وتعاونوا على البر والتقوى، ولاتعاونوا على الإثم والعدوان ﴿ (١٤٠٠)، وجعل الله الزكاة صلة بين القادرين، وتقوم الدولة بتنظيم جمعها وصرفها في نور من قول الله تعالى: ﴿ إِنَمَا الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وابن السبيل، فريضة من الله والله عليم حكيم ﴿ (١٤٠٠).

وتفيض كتب الفقه الإسلامي بمظاهر هذه الرعاية الاجتماعية النابعة من الكتاب والسنة، ففي الحديث الشريف: «فأي مؤمن مات وترك مالاً فلترثه عصبته من كانوا. ومن ترك ديناً أو ضياعاً فليأتني فأنا مولاه »(۱۱٬۰۱۰)، ووضع عمر بن الخطاب – رضي الله عنه – منهجاً في حقوق الأفراد في بيت المال، فقد قال : « والرجل وبلاؤه، والرجل وقدمه، والرجل وحاجته »(۱۱٬۸۱۰) \*. وإذا عجزت الدولة عن كفالة المحتاجين فإن واجب كفالتهم ينتقل إلى القادرين من أفراد المجتمع الإسلامي وإذا امتنع الأغنياء عن كفالة الفقراء تجبرهم الدولة على ذلك. قال

<sup>\*</sup> الإسلام يقر أن المال مال الله فهو مارزق الله به الناس واستعملهم فيه، يجب أن يصرف في مصارفه الحقيقية التي تخدم الإنسان وتجلب له السعادة. ولايستخدم في شقاء الناس ودمار المجتمعات لذلك فالله -سبحانه وتعالى - بين حقيقة الذين يستعملون الأموال في الشر والباطل قال عز من قائل: ﴿ إِن الذين كفروا ينفقون أموالهم ليصدوا عن سبيل الله فسينفقونها ثم تكون عليهم حسرة ثم يغلبون والذين كفروا إلى جهنم يحشرون » الأنفال، الآية (٣٦). لذلك فالإسلام لايبيح استخدام الأموال في أي وجه غير مشروع لإحكام القبضة على رقاب الناس ومصائر الشعوب وثروات الأمم وتراثهم وصدهم عن دينهم وإثارتهم ضد ولاة أمرهم ليفسدوا في الأرض.

الإمام ابن حزم: « وفرض على الأغنياء من أهل كل بلد أن يقوموا بفقرائهم، ويجبرهم السلطان على ذلك إن لم تقم الزكاة بهم ولافي سائر أموال المسلمين بهم، فيقام لهم بما يأكلون من القوت الذي لابد منه، ومن اللباس للشتاء والصيف بمثل ذلك، وبمسكن يكنهم من المطر والصيف والشمس وعيون المارة »(١٠١٠)، وتمتد الرعاية أيضاً إلى أهل الذمة وإلى أكثر من ذلك، ففي خلافة أبي بكر الصديق -رضي الله عنه -، كتب خالد بن الوليد -رضي الله عنه - في عقد الذمة لأهل الحيرة بالعراق، وكانوا من النصارى: « وجعلت لهم: أيما شيخ ضعف عن العمل أو أصابته آفة من الآفات أو كان غنياً فافتقر، وصار أهل دينه يتصدقون عليه، طرحت جزيته، وعيل من بيت مال المسلمين هو وعياله »(١٠٥٠).

إن توفر السلطة عند الحكومة الإسلامية وقيامها بمسؤولياتها وإمكانية وصول الأفراد إليها هو في ذاته «حق» أو على الأصح « مجموعة من الحقوق» وهي متداخلة – عملياً - مع نسيج الحقوق السابقة، ونستطيع أن نذكرها كمهيمنة على الحقوق السابقة جميعاً، وأن نضعها تحت عنوان « الحق في العدل » بمفهومه الإسلامي الواسع الذي يضم آفاق الحياة وفيه الحق في التقاضى.

ويضع القرآن للحياة ميزانها العادل في آيات بينات جاء في قوله تعالى : ﴿ والسماء رفعها ووضع الميزان الاتطغوا في الميزان وأقيموا الوزن بالقسط ولاتخسروا الميزان (١٠٠٠)، يقول ابن كثير : والميزان: هو العدل كما قال الله تعالى : ﴿ لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط ﴾، وهكذا قال ها هنا ﴿ الاتطغوا في الميزان ﴾ أي خلق السموات والأرض بالحق لتكون الأشياء كلها بالحق والعدل، ومن هذا الميزان العام ينبع العدل في التقاضي: ﴿ إِن الله يامركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل إن الله نعما يعظكم به إن الله كان سميعاً بصيرً ﴾، ويقول تعالى : ﴿ يا أيها الذين آمنو كونوا قوامين لله شهداء بالقسط ولايجرمنكم شنآن قوم على

ألاتعدلوا اعدلوا هو أقرب للتقوى، واتقوا الله إن الله خبير بما تعملون ﴾، وعلى القاضي العدل في مجلسه وإقباله على أطراف القضايا » (١٠٢) جاء في خطاب عمر بن الخطاب – رضي الله عنه – إلى أبي موسى الأشعري – رضي الله عنه –: « آس بين الناس في مجلسك وفي وجهك وقضائك، حتى لايطمع شريف في حيفك ولايياس ضعيف من عدلك »(١٠٢٠)، وهذا التوجيه يشمل المسلم والذمي، ولاشك في أن من الايذاء الجور في الحكم لاختلاف الدين، ويقول الامام على بن أبي طالب – رضي الله عنه –: « إنما بذلوا الجزية لتكون أموالهم كأموالنا ودماؤهم كدمائنا » (١٠٤٠).

ولعل من تمام هذه الحقوق أن يكون المسؤول القائم بأمرها مؤمناً بها ديناً يسألهم الله عنها ويحكمون بين الناس بها، أنها عندهم أي المسلمين دين ونظام وحياة، وعند أهل الذمة حياة، وليست ديناً يدينون به، فموقف المسلمين في تطبيقها والمسؤولية عنها يدعو إلى أن يقوموا بأمر المجتمع الإسلامي والإنساني مع اختلاف الدين وتباين الأوضاع الاجتماعية والاقتصادية أن تأخذ حقها في النمو الطبيعي والفكري، وتتعاون جميعاً في خدمة الدولة الإسلامية والمجتمع الإنساني الذي يعيشون فيه وتبشر بهذه الحقوق الإنسانية وهي من الله فضل وهداية ونعمة.

ويذكر ابن قدامة (شمس الدين) في (الشرح الكبير) «واذا عقد الذمة (أي الامام) فعليه حمايتهم من المسلمين وأهل الحرب وأهل الذمة، لأنه التزم بالعهد حفظهم. ومن كتاب عمر للخليفة بعده: وأوصيه بأهل ذمة المسلمين خيراً أن يوفي لهم بعهدهم ويحاط من ورائهم،

### المبحث الثالث: حقوق غير المسلم في الحرب.

# مفهوم الحرب في الإسلام:

الحرب هي الوسيلة النهائية من وسائل الإكراه التي تلجأ إليها الدول لحل منازعاتها إن لم تفلح الوسائل السلمية في فض النزاع كالمفاوضات والتدخل الفردي والوساطة والتحقيق والتوفيق والتحكيم، وتكون الحرب مشروعة في حالتين اصطلح عليهما القانونيون الدوليون وهما:

- ۱ أن تكون الحرب دفعاً لاعتداء واقع بالفعل كدفاع عن النفس، وهذا قد أشار إليه قول الله تعالى : ﴿ فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم ﴾(١٥٠١) فالآية تقيد رد الاعتداء بالقدر اللازم دن مجاوزة أو تنكيل.
- ٢ -- أن تكون الحرب لحماية حق ثابت لدولة ما انتهكته دولة أخرى دون مبرر وذلك كجزاء
   لحماية هذا الحق.

أما الحرب غير المشروعة فهي الاعتداء رغبة في السيطرة وبسط النفوذ وهذه لايقرها القانون الدولي ويسميها الحرب غير العادلة.

اما موقف الإسلام من الحرب فإنه لا يجيزها إلا في حالات محدودة، وما عداها فهي جريمة وحرب غير عادلة، كما أن الإسلام يوجب عند قيام الحرب العادلة الأخذ بمبدأ الإعلان لها وعدم المباغتة، وقد شوه كثير من المستشرقين والقانونيين المفترين على الإسلام بما هو براء منه، وصوره بصور كريهة، وخاصة في مسائل الجهاد، حيث ادعوا أن الجهاد في الإسلام يقوم على القهر والغلبة وفرض دين الإسلام على جميع الأجناس والأديان وأن الإسلام - كما يزعمون - قد أعلن الحرب على جميع الشعوب لنشر دعوته بالسيوف. كما زعموا بأن الإسلام لايراعي العهود والمواثيق والمعاهدات وأنه سمى الحرب جهاداً في سبيل الله منى فيها المسلمون المقاتلون بالأماني الباطلة بأن لهم الجنة لمن قتل منهم في محاربة الكفار.

ويبدوا أن تلك الاتهامات هي دليل على الجهل والنقص والتعصب على الإسلام فكيف يسوغ لمنصف الافتراء على الإسلام بمثل ذلك البهتان من القول المبنى على الجهل والحقد

والتعصب ضد شريعة رب العالمين فالله تعالى قد رسم لرسوله على الطريق الذي يجب أن يدعو له إلى الدين الجديد بالتدبير وأعمال الفكر مع الصبر وترك الأذى بدليل قوله تعالى : ﴿ فذكر إنما أنت مذكر لست عليهم بمسيطر ﴾ (١٠٥١)، وقوله تعالى : ﴿ ولاتجادلوا أهل الكتاب إلا بالتي هي أحسن ﴾ (١٠٥١)، وقوله تعالى : ﴿ وما أنت عليهن بجبار فذكر بالقرآن من يخاف وعيد ﴾ (١٠٥١)، وبعد ذلك كله فإن كتاب الله يمنع الرسول على والمسلمين من إكراه الناس على الإسلام، وإنما بالبيان لطريق الخير ، قال تعالى : ﴿ أفأنت تكره الناس حتى يكونوا مؤمنين ﴾ (١٠٠١).

لذا فالإيمان الذي يجيء عن طريق الإكراه لاقيمة له ولاكرامة لصاحبه، ولا اعتداد به عند الله، كما أنه ليس في طبيعة الدعوة الإسلامية من التعقيد والغموض والمشقة العقلية ما يحتاج معه إلى إكراه سواء أكان إكراهاً مادياً أو معنوياً، وكذلك فالدعوة الإسلامية لاتخالف سنة الله من حيث ترك الناس وما يختارون لأنفسهم عن طريق النظر والإقناع كما أن الشريعة لاتبيح اتخاذ الإكراه كوسيلة من وسائل الدعوة إليها لأن صاحب الدعوة ليس مسؤولاً أمام الله إلا عن مهمة الرسالة التي يبينها القرآن، وهي التبليغ والإنذار وليس مطالباً بإيمان الناس حتى يسمح له بإكراههم.

من كل ذلك يتضح بأن المسلمين كانوا يدعون إلى عبادة الله بالحكمة والموعظة الحسنة، بينما الكفار يردون هذه الدعوة بالقوة والعنف والتعذيب والتشريد والقتل، وهذا مما اضطرهم أن يهاجروا فراراً بدينهم، وخلاصاً من الحرب المسعورة الظالمة التي أعلنتها قريش عليهم وتركوا لقريش أموالهم ومساكنهم وذراريهم بعد ثلاث عشرة سنة من الاضطهاد.

وكان طبيعياً أن يتوقع المسلمون أن جيوش الشرك من قريش لابد أن تلاحقهم في مهجرهم بالمدينة بعد أن أعلنت الحرب عليهم وأخرجتهم من مكة وكان مقتضى ذلك أن يحتاط المسلمون للأمر ويتخذوا له أهبته حتى لاتفاجئهم قريش بحرب ولات خِذهم على حين غرة.

والجهاد في الإسلام معناه تحطيم مملكة الشر فالإسلام يحطم/عبادة البشر ولايحطم مملكة

البشر من بتى تحكم بما انزل بعد لان البشر من المنهن و البشر من المنهن و البشر من المنهن و البشر من المنهن و العدالة من والعدالة من والعدالة من والعدالة وحده في الأرض وعبادته إلها واحداً لإإله غيره ولي .. بيده مكوت بسوات والارض ..

والجهاد الإسلامي هو غير الحروب المعروفة بين الناس بقصد الاستيلاء والتوسع والاستعلاء البشري إنما هو الدعوة إلى الله في سبيل تحرير الإنسان من العبودية لغير الله وإعلاء الوهية الله وحده، وهذا ما يشير إليه قول الصحابي الجليل ربعي بن عامر ورفاقه عندما سألهم رستم القائد الفارسي عن سبب خروجهم لقتال الفرس، فأجابوا: « إن الله ابتعثنا لنخرج الناس من عبادة العباد إلى عبادة الله وحده ومن ضيق الدنيا إلى سعتها، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام »(١٦٠)، والأسباب الأخرى التي دعت ودفعت المسلمين إلى الاعتراك مع أعداء الدين يمكن حصرها في سببين رئيسين:

أولهما: حماية الدعوة الإسلامية من عدوان خصومها من عرب وعجم حيث حاول كسرى الفرس قتل رسول الله عليه وبذل العطاء لمن يأتيه برأس النبي عليه الصلاة والسلام، وكذلك فعل هرقل ملك الروم عندما أمر بقتل كل من أسلم من أهل الشام.

وثانيهما: محاربة أعداء الإسلام الذين نقضوا العهود والمواثيق القائمة بين الدولة الإسلامية وأعدائها من قبل الأعداء، كما فعلت قريش بعد معاهدتها في الحديبية، وكذلك نقض اليهود للعهود المبرمة مع المسلمين وتحزبهم في غزوة الأحزاب أو غزوة الخندق ضد الإسلام.

هذه هي الحرب المشروعة في التشريع الدولي الإسلامي، والتي ينص عليها القانون الدولي الوضعي حالياً بل يتضح من تلك الآيات بأن الله أمر المسلمين بأن يقاتلوا من يقاتلهم على ألا يبدأوا بالعدوان، ولكن لابد أن يختاروا في قتالهم الحد الكافي في رد العدوان، ويؤيد ذلك نهي الرسول عليه عن قتل من ألقى السلام أو من أدبر ممن بدأ بالقتال.

# المسلم في الإسلام:

ومع هذا كله فإن الإسلام لا يجيز القتال أو الحروب إلا لضرورة وهذا مايشير إليه القرآن الكريم في قوله جل وعلا: ﴿ كتب عليكم القتال وهو كره لكم وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم ﴿ (١٦٢٠) ، وقال سبحانه وتعالى : ﴿ وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين ﴿ (١٦٢٠) . بل إن الإسلام يدعو إلى السلم وهو دين السلام ، حيث يقول عز من قائل سبحانه : ﴿ وإن جنحو للسلم فاجنح لها وتوكل على الله إنه هو السميع العليم ﴿ (١٢١) .

فهذا هو اسم الإسلام المشتق من السلام الذي أساسه الاستسلام والخضوع لله رب العالمين دون غيره: ﴿ بلى من أسلم وجهه لله وهو محسن فله أجره عند ربه ﴾ (١٠٥٠)، بل وجعل الله تحية المسلمين بكلمة (السلام عليكم ورحمة الله) في حياتهم وصلاتهم، وحتى يلقون ربهم في الجنة التي سماها (دار السلام)، وأعظم من ذلك فإن الله تعالى سمى نفسه بالسلام كاسم من اسمائه الحسنى، كما يحمي عباده الصالحين يوم يلقونه في الجنة بالسلام بقوله تعالى: ﴿ الذين تتوفاهم الملائكة طيبين يقولون سلام عليكم ادخلوا الجنة بما كنتم تعملون ﴾ (١٠٥٠).

وكل ذلك يؤكد أن السلم والسلام هو أصل كل علاقة بين المسلمين مع غيرهم من أهل الأديان الأخرى، مالم تقم من جانبهم حرب واعتداء على المسلمين لأن السلم والسلام يسهل للبشر معرفة الإسلام ونشره وهكذا يتم بمنتهى التسامح بين كافة الأديان نحو الخير والسلام ومعرفة الله بحق وصدق.

ولعل خير شاهد هو موقف المسلمين مع المشركين الذي نقضوا صلح الحديبية مما اضطر الرسول عليه أن يسير إليهم بعشرة آلاف رجل، ولم يكن همه القتال، وإنما كان أقصى مايريد هو أن يخلص بيت الله الحرام من دنس الأوثان والأصنام التي أرجسته وشوهت حقيقة الدين الحنيف الذي جاء به إبراهيم عليه السلام منذ آلاف السنين، وقد ردَّ رسول الله –عليه

الصلاة والسلام على القائل عندما اقترب الجيش المسلم من مكة: هذا يوم الملحمة، بقوله: « بل هذا يوم المرحمة »(١٦٧٠)، بل إنه قبل دخول المسلمين إلى مكة نودي في أهلها أن: « من دخل المسجد فهو آمن ومن دخل دار أبي سفيان فهو آمن ومن أغلق عليه بابه فهو آمن »(١٦٥).

ودخل رسول الله عَلَيْكُ مكة من غير حرب أو إِراقة دم ولوكان يريد تشفياً كما يرجف المرجفون لأمعن في قريش قتلاً جزاء ماعملوه فيه وفي المسلمين ، ولكنه دخلها دخولاً مادخله أحد من قبله ولامن بعده ، بل دخلها وذقنه يمس قربوس فرسه خضوعاً وشكراً لله تعالى .

وبالجنوح للسلم يحث الإسلام المسلمين على مراعاة العهود، واحترام المواثيق وأن يراعوا قول الله تعالى: ﴿ وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتهم ولاتنقضوا الأيمان بعد توكيدها وقد جعلتم الله عليكم كفيلا إن الله يعلم ماتفعلون ﴿ ١٠٢١)، وقوله : ﴿ وأوفوا بالعهد إن العهد كان مسؤولا ﴿ ١٠٧١)، وقول رسول الله عليه عليه علم معاهداً أو انتقصه أو كلفه فوق طاقته أو أخذ منه شيئاً بغير طيب فأنا حجيجه يوم القيامة (١٧١).

وبعد فإن كل هذه التوضيحات تكفي رداً على الحاقدين من أعداء الإسلام ممن يدعون بأن الإسلام يبيح نقض العهود بعد توكيدها، والحق أن ذلك كان - كماورد في كتب القانون الدولي - من فعل الباباوات الذين ادعوا لأنفسهم حق إبرام المعاهدات ونقضها متى يشاؤون، فمثلاً (البابا أوربان السادس) قد حرم كل الأحلاف وأبطلها مع غير المسيحين واعتبر كل ماعقد معهم من عهود يعد باطلاً مهما كانت المعاهدات سابقة أو مستقبلية.

وقد قال بلونتشلي في مقالة له في دراسات أكاديمية القانون الدولي: ( بأن الكنيسة ماكانت تعرف حقاً لغير المسيحي، أما بالنسبة لغيرهم فليس لهم إلا الحرب) فأين هذا مما حث عليه القرآن الكريم الذي أوصى باحترام العهود والمواثيق تمع جميع الأمم والدول مهما كانت أديانها وجنسها كما أوضحنا ذلك سابقاً ؟ (١٧٢).

أما دعوى أن الإسلام قد سمى قتال الكفار والمشركين جهاداً في سبيل الله فهذا صحيح،

لأن ذلك رد لاعتداء، ويعد حرباً عادلة مادام في حدود الشرع الإسلامي.

والجهاد بذلك لايعني إكراه الناس على الدخول في الإسلام أو الإكراه في الدين، وهذا يؤكد أن الجهاد الإسلامي لم يقتل فيه العدد الذي قتل فيه آلاف من المسلمين إبان الاستعمار الغربي للدول الإسلامية في العصور الوسطى والحديثة، وشواهد التاريخ في ذلك لاتنكر.

ويؤكد الكاتب الإنجليزي (توماس كارلايل) أن الإسلام لم ينشر بحد السيف فيقول : « ولقد قيل كثيراً في شأن نشر محمد دينه بالسيف فإذا ماجعل الناس ذلك دليلاً على كذبه فشد ما أخطأوا وجاروا، إنهم يقولون: ماكان الدين ينتشر لولا السيف، ولكن ماهو الذي أوجد السيف؟ هو قوة هذا الدين وأنه حق. ولم يروا أن النصرانية كانت لاتأنف أن تستخدم السيف أحياناً؟ وحسبكم مافعل «شارلمان» بقبائل السكسون! «١٧٢».

كما يعلق (الكونت دي كاستري) على حروب المسلمين مع غيرهم فيقول: « ولقد أطلنا القول في مسالمة المسلمين عند انتشار دينهم في الغرب؛ لأن الضد ثابت في أذهان المسيحين، ولايزال مستحكماً من نفوسهم إلى يومنا هذا ما أظهره المؤرخون، ومن طافوا بلاد الشرق من مخالفته للواقع. قال (ميتشو) في تاريخ الحروب الصليبية: « لما استولى عمر على مدينة أورشليم، لم يفعل بالمسيحين ضرراً مطلقاً ، ولكن لما استولى المسيحيون على تلك المدينة قتلوا المسلمين، ولم يشفقوا بهم وأحرقوا اليهود حرقاً وعلى هذا يتحقق أن الدين الإسلامي لم ينتشر بالعنف والقوة » (١٧١٠).

# مبادىء التعامل مع غير المسلم في الحرب:

بعد هذه الاستهلالة العامة عن مفهوم الحرب ومفهوم الجهاد سنعرض إلى أحكام الشريعة الإسلامية وبيانها لحقوق غير المسلمين في الحروب، والواضح مما سبق أن الإسلام لا يجيز الحروب ولا يدعو إليها بل ينبذها ويكرهها ولكن إذا وقعت وصارت ضرورة لازمة فإن الإسلام لم يحرم غير المسلم حقوق إنسانيتة في هذه الظروف الحرجة الضيقة فقد شرع لذلك شرعاً مطهراً أمر نبيه على المسلم وعدم الخروج عنه قال تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الذِّين آمنوا لا تَحلوا شعائر الله ولا الشهر الحرام ولا الهدي ولا القلائد ولا آمين البيت الحرام يبتغون فضلاً من ربهم ورضوانا وإذا

حللتم فاصطادوا ولا يجرمنكم شنآن قوم أن صدوكم عن المسجد الحرام أن تعتدوا وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان واتقوا الله إن الله شديد العقاب \$(١٧٠)، وقد سبق أن أشرنا إلى أن الإسلام عندما يضطر إلى خيار الحرب يفرض على المسلم شروطا تهذب سلوك المقاتل المسلم وتحفظ للخصم بتكريمه كحق إلهي أساسي للانسان، ولننظر ذلك في وصية رسول رب العالمين حيث قال : (اغزوا باسم الله وفي سبيل الله، واغزوا ولا تقتلوا وليدا ولا امرأة \*\* ولا تعتدوا ولا تمثلوا اليدا ، وهذه الوصية توضح مدى رأفة المسلمين وحرصهم على عدم إراقة دماء الأبرياء، بل إنهم لا يودون حتى إراقة دم المعتدين إن كفوا عن عدوانهم، ولهم حق اختيار الإيمان بالله وحده طوعاً، أو البقاء على دينهم السابق مقابل دفع الجزية خضوعاً ومشاركة منهم في دفع نفقات دفاع الإسلام عنهم وعن أموالهم وأرضهم وأهلهم ودينهم، وهذا منتهى السلم، مع حرية الاعتقاد الذي دعا له الإسلام.

وهكذا فعل الخليفة الأول لرسول الله على أبو بكر الصديق -رضي الله عنه- في وصيته إلى الطليعة العسكرية المسلمة ومما جاء فيها: ( الاتخونوا ولاتغلوا، ولاتغدروا، ولاتمثلوا، ولاتقتلوا طفلاً صغيراً ولاشيخاً كبيرا، ولاتعقروا نخلاً ولاتحرقوا، ولاتقطعوا شجرة مشمرة، ولاتذبحو شاة ولابقرة ولابعيراً إلا لمأكله. وسوف تمرون بالقوم قد فرَّغوا أنفسهم في الصوامع فدعوهم ومافرغوا أنفسهم له، وسوف تقدمون على قوم يأتونكم بآنية فيها الوان الطعام فإذا أكلتم شيئاً منها فاذكروا اسم الله عليه (١٧٧).

إنها وصايا إسلامية تفيض بالسماحة والتكريم لشخص الأعداء وأرضهم وأموالهم .

الاطفال لهم حقوق كثيرة في الإسلام فمن حق الطفل قبل أن يولد أن يختار له أبوه الأم الصالحة ليست الراقصة او المومس او الداعرة العاهرة كيف يكون حال الطفل وقد أهدر حقه أمام أقرانه بأن ينادى بابن المومس أو نحوه.

<sup>\*\*</sup> والمرأة لها حقوق عظيمة في الإسلام أمر بحفظها وعفتها واستوصى نبي الإسلام عَلَيْكُ بهن خيراً وهي ليست من سقط المتاع في الإسلام وهي لاتباع وتشترى وهي ليست جسد للعرض والمتعة. بل لعل حقوق المرأة في الإسلام أكثر من حقوق الرجل.

رسمت الخطوط لقيود الحرب، وضبطت بها الشريعة الإسلام حدود القتال الإسلامي إلى جانب الحرص على احترام الأشخاص وكرامتهم وكف الأذى عن أرضهم وبيئتهم وكفالة حرية العبادة والعقيدة ودور العبادة \* ... إلخ.

هكذا إذن فالإسلام يحفظ حرمة الإنسان وحقوقه إذا لم يكن محارباً أو مقاتلاً أوأنه كان أعزلاً من السلاح بل ويأمر الإسلام بالمحافظة على الأموال والممتلكات وعلى البيئة والحياة الطبيعية التي هي منح وحقوق أكرم الله جل جلاله بها الإنسان لكي يجدها الانسان إذا ما وضعت الحرب أوزارها سليمة غير مفسدة، وأين هذه التعاليم الإسلامية مما فعله الإنسان بصناعة أسلحة الدمار والخراب بالأنفس والديار التي يذكرها التاريخ عن الماضي ونشهدها اليوم في الحاضر. إن أخلاقيات الإسلام في الحرب وحفظ حقوق الإنسان ترحم الإنسان عندما تزول عنه صفة المقاتل عندما يعجز عن حمل السلاح أو يصبح غير قادر على المشاركة في الحرب او ان يسقط جريحاً أو مريضاً او أسيراً أو حتى عند إلقاء السلاح وإعلان الاستسلام يقول تعالى: ﴿ إلا الذين يصلون إلى قوم بينكم وبينهم ميثاق أو جاءوكم حصرت الاستسلام يقاتلوكم أو يقاتلوا قومهم ولوشاء الله لسلطهم عليكم فلقاتلوكم فإن اعتزلوكم فام يقاتلوكم والمقو إليكم السلم فما جعل الله لكم عليهم سبيلا ﴾ (١٧٠٠).

والإسلام يحفظ حق الأسير لآدميته وإنسانيته وإن كان مقاتلاً وخائناً ومعتدياً في الأصل فحرم قتل الأسرى وفتح أمامهم باباً واسعاً لفك أسرهم فإن اعتنق الإسلام بدون إكراه فك أسره ، وقد يفك أسره بدون مقابل أو حتى بفداء، وقد قال الحسن وعطاء : لايقتل الأسير بل يمن عليه أويفادى به قال تعالى : ﴿ فإذا لقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب حتى إذا

<sup>\*</sup> حكذا يحترم الإسلام حق المتعبدين بل ويحفظ دور العباده بعدم هدمها وحرقها ونرى، في علنا اليوم أن أهل الاديان الاخرى لم يحترموا انفسهم دور عبادتهم، فباعوها وتخلصوا منها بيعت كثير من الكنائس إلى مؤسسات للرقص او السينما أوالمسارح وتحولت دور العبادة إلى حانات فأين قداستها؟ بل إن اصحاب تلك الاديان الذين فرطوا في دور عبادتهم في بلدانهم يطالبون دول ما بإقامة دور عبادة للوافدين من اصحاب الديانات الاخرى باسم حقوق الإنسان الدينية وهم هجروها ولم يعمروها بالعبادة. ما أعجبه من منطق.

أثخنتموهم فشدوا الوثاق فإمامنا بعدوإمافداء حتى تضع الحرب أوزارها ذلك ولو يشاء الله لانتصر منهم ولكن ليبلوا بعضكم ببعض والذين قتلوا في سبيل الله فلن يضل أعمالهم ﴾ (١٧١).

وقد ورد عن ابي هريرة -رضي الله عنه - أن خيلا للمسلمين أسرت ثمامة بن أثال سيد أهل اليمامة وجاءوا به إلى المدينة فقال عليه : وأحسنوا أساره واجمعوا ماعندكم من طعام فابعثوا به إليه ثم سأله النبي عله ماعندك ياثمامه؟ قال : عندي يامحمد خير إن تقتل تقتل ذا دم وإن تنعم تنعم على شاكر وإن كنت تريد المال فسل تعط منه ما تشا، فتركه إلى الغد ثم أمر بإطلاق سراحه بغير فداء » (١٨٠)، وقد أثر هذا الصنيع في ثمامة فأسلم وحسن إسلامه. كما ورد عن الرسول عله أنه قد من على أبي عزة الجمحي وأبي العاص بن الربيع والمطلب بن حطب يوم بدر وكان عله قد من على جميع أهل مكة يوم الفتح حينما قال لهم : ماتظنون أني فاعل بكم ؟ قالوا خيراً أخ كريم وابن أخ كريم فقال : اذهبوا فأنتم الطلقاء عربه ال

ومن ناحية أخيرة هناك الفداء أو البدل كما جاء في قوله تعالى ﴿ وإِما فداء ﴾ وللفداء أشكال كثيرة، فقد يكون تبادلاً شخصياً حيث يبادل أسرى العدو بأسرى المسلمين لديه، وقد صح عنه عليه أنه فدى رجلين من أصحابه برجل من المشركين من بني عقيل، وقد يكون تبادلاً مالياً إن لم يكن للمسلمين أسرى لدى الأعداء والبدل هو الجعل المالي الذي يقدره ولي الأمر وتدفعه دولة الأسير أو يدفعه الأسير نفسه من ماله ليفتدي به فإن عافه قومه ولم يكن يمتلك مالاً كان الفداء بما يناسب حاله.

ومن عناية الإسلام بحقوق الإنسان في الحرب جثث القتلى فلقد اهتم بذلك الجانب اهتماماً بالغاً بوصف الإنسان مخلوقاً آدمياً كرمه الله بخلق كريم فصوره في أحسن تقويم فذلك قوله تعالى: ﴿ ولقد كرمنا بني آدم ﴾، وكذا قول النبي عليه : «إن لله عباداً اختصهم بالنعم لمنافع العباد يقرها فيهم مابذلوها فإذا منعوها حولها منهم ١٨٢٨».

ولقد أمر الرسول عليه أن يدفن المقتول حيث صرع تكريماً له ولآدميته فالإنسان تظل كرامته بعد موته وهذا مايدل عليه قوله عليه الصلاة والسلام : « لأن يجلس أحدكم على جمرة فتحرق ثيابه فتخلص إلى جلده خير له من أن يجلس على قبر ١٨٣٥)، وإلى هذا الحد يحترم الإنسان الجثة الإنسانية ويحافظ عليها، كما ينهى الإسلام عن نبش القبور وهي صورة أخرى لاحترام الجثة الإنسانية.

إن ماذكرناه من نماذج عن حقوق غير المسلم في المجتمع الإسلامي وغيره مما لم نذكره عن سماحة الإسلام وتسامحه وتعايشه مع الآخرين ونزوعه إلى إفشاء السلام الجماعي العالمي يقوم دليلاً على أن الإسلام كان ثورة تحريرية للعالم ونظاماً عالمياً جديداً، وأن مايحتضنه من مبادئ وقيم تصلح صلاحاً أبدياً لقيادة الإنسان نحو مستقبل أفضل وأسعد لصونه وحفظ حقوقه.

تتردد في عالمنا مصطلحات وتعبيرات كثيرة مثل « الكونية الجديدة » و « العالم الواحد» و « العولمة »و «النظام العالمي الجديد »، ولكي تدفع هذه المصطلحات إلى الأمم لتأخذ بها جعلت مسألة حقوق الإنسان مهمة فجعل الإعلان العالمي لحقوق الإنسان السلاح الذي يواجه به الناس والأمم والحكومات بقصد الاتفاق على شيء واحد. والاتفاق للعمل المشترك في خدمة الإنسان والإنسانية أمر مطلوب في الإسلام ولكن يظل الاختلاف بسبب اختلاف الثقافات والحضارات. وهذا الاختلاف ظاهرة صحية تسمح لكل أمة أن تظهر بشخصيتها المتميزة ، وبهذا الاختلاف يمكن القول أن كل عمل بشري يمكن ان يتكيف للدين، ولكن الدين والدين الإسلامي على الاخص لايمكن أن يتكيف مع اهواء البشر، فهو سام في روحه ومقاصده، كامل في جميع جوانبه، فالإسلام لايثير أي تناقض في أحكامه مع خصوصيات الأمم والشعوب في دياناتها وتراثها مع شموله وعالميته، وحقوق الانسان في الإسلام حقوق مصدرها وحي السماء أهدافها مجردة من الهوى، تاريخها أسبق زمناً، فهي ولدت مع خلق الإنسان، ويظل مابعدها وثائق من صنع البشر في تاريخ الإنسانية مشوب بالنقص معرض للتبديل والتعديل لاتقوم على مرجعية الدين الحق ، وهذه الوثائق وماتحتويه من أهداف تسعى إلى تحقيق مصالح حسب مقتضى الظروف السياسية والاقتصادية والعسكرية والفكرية . أما حقوق الإنسان في الإسلام هي على خلاف ذلك فهي وحي الله المتضمن شرائعه وأحكامه انتهت ببيان الرسل لذلك قال تعالى : ﴿ ليجزي الله كل نفس ماكسبت إن الله سريع الحساب . هذا بلاغ للناس ولينذروا به وليعلموا أنما هو إله واحد وليذكر أولوا الألباب ﴾ (١٨١) .

وإذا كان العقل البشري لا يمكنه إدراك كل شيء وأن كل الأمور لا يمكن أن تخضع للتفسير المادي خصوصاً مسائل العقيدة والشريعة في الإسلام، فيلزم الإنسان إذا أقر بالوهية الله وربوبيته، أن يعمل بأمر الله وينتهى عما نهى عنه دون تمحل أو لجج، وإلا فيظل المؤمن

مؤمناً والكافر كافراً قال تعالى: ﴿ يسبح لله مافي السموات ومافي الأرض له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير هو الذي خلقكم فمنكم كافر ومنكم مؤمن والله بما تعملون بصير، خلق السموات والأرض بالحق وصوركم فأحسن صوركم وإليه المصير، يعلم مافي السموات والأرض ويعلم ماتسرون وماتعلنون والله عليم بذات الصدور، ألم يأتكم نبأ الذين كفروا من قبل فذاقوا وبال أمرهم ولهم عذاب أليم ذلك بأنه كانت تأتيهم رسلهم بالبينات فقالوا أبشراً يهدوننا فكفروا وتولوا واستغنى الله والله غني حميد زعم الذين كفروا أن لن يبعثوا قل بلى وربي لتبعثن ثم لتنبؤن بما عملتم وذلك على الله يسير فآمنوا بالله ورسوله والنور الذي أنزلنا والله بما تعملون خبير يوم يجمعكم ليوم الجمع ذلك يوم التغابن ومن يؤمن بالله ويعمل صالحاً يكفر عنه سيئاته ويدخله جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبدا ذلك الفوز العظيم ﴾ (١٨٠٠).

ولهذا فإن المحافظة على حقوق الإنسان والمطالبة بها في الدنيا لابد أن ينعكس ذلك على المطالبة أيضاً بحقوقه في الحياة الآخرة الحياة الباقية التي احتفى بها الإسلام كثيراً إذ ترى ذلك في صورة إيمانية عميقة حيث يقول جل وعلا: ﴿ يا أيها الناس اتقوا ربكم إن زلزلة الساعة شيء عظيم يوم ترونها تذهل كل مرضعة عما أرضعت وتضع كل ذات حمل حملها وترى الناس سكارى وماهم بسكارى ولكن عذاب الله شديد، ومن الناس من يجادل في الله بغير علم ويتبع كل شيطان مريد، كتب عليه أنه من تولاه فأنه يضله ويهديه إلى عذاب السعير، يا أيها الناس إن كنتم في ريب من البعث فإنا خلقناكم من تراب ثم من نطفة ثم من مضغة مخلقة وغير مخلقة لنبين لكم ونقر في الأرحام مانشاء إلى أجل مسمى ثم نخرجكم طفلاً ثم لتبلغوا أشدكم ومنكم من يتوفى ومنكم من يرد إلى أرذل العمر لكيلا يعلم من بعد علم شيئا وترى الأرض هامدة فإذا أنزلنا عليها الماء أهتزت وربت وأنبتت من كل زوج بهيج، ذلك بأن الله هو الحق وأنه يحي الموتى وأنه على كل شيء قدير وأن الساعة آتية لاريب فيها وأن الله يبعث من في القبور، ومن الناس من يجادل في الله بغير

علم ولاهدى ولاكتاب منير، ثاني عطفه ليضل عن سبيل الله له في الدنيا خزي ونذيقه يوم القيامة عذاب الحريق، ذلك بما قدمت يداك وأن الله ليس بظلام للعبيد ﴾ (١٨٦) .

إن حقوق الإنسان في الإسلام لاتهدف إلى أن يكون هناك فرعون يسعى بالفساد ويستعلي على العباد قال تعالى: ﴿ إِن فرعون علا في الأرض وجعل أهلها شيعاً يستضعف طائفة منهم يذبح أبناءهم ويستحي نساءهم إنه كان من المفسدين ، ونريد أن نمن على الذين استضعفوا في الأرض ونجعلهم أثمة ونجعلهم الوارثين، ونمكن لهم في الأرض ونري فرعون وهامان وجنودهما منهم ماكانوا يحذرون ﴿ (١٨١٠). كما أن حقوق الإنسان لاتريد أن يكون هناك قارون المتكبر قال تعالى: ﴿ إِن قارون كان من قوم موسى فبغى عليهم وآتيناه من الكنوز ما إِن مفاتحه لتنوا بالعصبة أولى القوة إذ قال له قومه لاتفرح إِن الله لايحب الفرحين وابتغ فيما آتاك الله الدار الآخرة ولاتنس نصيبك من الدنيا وأحسن كما أحسن الله إليك ولاتبغ الفساد في الأرض إِن الله لايحب المفسدين، قال إِنما أوتيته على علم عندي أولم يعلم أن الله قد أهلك من قبله من القرون من هو أشد منه قوة وأكثر جمعا ولايُسأل عن ذنوبهم المجرمون ﴾ (١٨٨).

حقوق الإنسان في الإسلام هي تشريع رب الإنسان خالق كل شيء ومليكه، العالم بما يصلح دنياه وآخرته.

- ١ حقوق الإنسان في الإسلام تحترم الأنبياء والرسل وتحفظ حقوقهم تعبيراً عن حرية الاعتقاد والدين.
- حقوق الإنسان في الإسلام حفظت حقوق الوالدين وبرهما وإن كانا على غير دين
   الإسلام وحفظ حقوق الناس بصلة الرحم والبر والتعاطف بينهم وإن اختلفت أديانهم.
- حقوق الإنسان في الإسلام لم تجعل لأحد حق الاعتراض لتهدر حقوق الإنسان باسم
   (الفيتو). وفيها الولاء والبراء لله جل جلاله، فالناس متساوون، لايحق لأحد أن
   يعترض على أحد ، لماله من صفة ماجعلها هو لنفسه.

- عليها الإنسان في الإسلام لم تدع إلى التفنن في إنتاج الأسلحة المدمرة وتنفق عليها الملايين لإرهاب البشر وزعزعة الأمن والسلام.
  - حقوق الإنسان في الإسلام لاتقوم على التناقض والازدواجية وتكيل الأمور بميزانين.
- حقوق الإنسان في الإسلام منحت له ليعمر بها الأرض، وليبلو كل إنسان أيهم أحسن عملاً سبيلاً، إلى حقه الأكبر ( إذا طاع واهتدى ) وهو جنة النعيم والخلد.

إن حقوق الإنسان في الإسلام هي كلمة طيبة كشجرة طيبة أصلها ثابت وفرعها في السماء لا أقول هذا لأنني مسلم فحسب بل أقول قول ربي العليم الخبير: ﴿ قل يا أهل الكتاب لم تحاجون في إبراهيم وما أنزلت التوراة والإنجيل إلا من بعده أفلا تعقلون ﴾ (١٨٥).

حقوق الإنسان في الإسلام ليست هي التي تحرم العيب في حق من وضعها ويحكم بها بغير ما أنزل الله بينما تبيح العيب في حق الشريعة وحق أحكم الحاكمين، هكذا ينظر أعداء الإسلام إلى منهج الإسلام في حقوق الإنسان، ونقول بما جاء في القرآن قول المولى تبارك وتعالى: ﴿ فإن أعرضوا فما أرسلنك عليهم حفيظاً إن عليك إلا البلاغ ﴾ (١٩٠٠). وهذا بلاغ وبيان.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### الهوامش

- ١ سورة الحجرات الآية ١٢.
- ٢ أخرجه الطبراني في المعجم الكبير، قاله الهيثمي في مجمع الزوائد ١/٢٨ والبيهقي في شعب الايمان ١/٤١ (١٧٤ )
   ٢ ١٠٤,١٥٣) والخطيب البغدادي في التاريخ ٤/٥٤.
  - ٣ أخرجه الهيثمي في مجمع الزوائد ٣ / ٢٢٢ ٥ ورواه أحمد ورجاله رجال الصحيح.
    - ٤ سورة السجدة ، الآيات ٦-٩.
      - ٥ سورة الإسراء، الآية ٧٠.
    - ٦ سورة ص ، الآيات ٧١–٧٢.
      - ٧ سورة المائدة، الآية ٣٢.
    - ٨ رواه البخاري، مشكاة المصابيح ٢ / ٢٥٨ ( ٣٤٤٧ ).
      - 9 سورة البقرة، الآيات ٣١-٣٣.
        - ١٠- سورة العلق، الآيات ١-٥.
    - ١١- رواه الدارمي، والدار قطني، مشكاة المصابيح، ١/ ٩١ ( ٢٧٩).
      - ١٢- سورة البقرة، الآية ٣٠.
      - ١٣- سورة طه، الآيات ١١٨-١١٩.
      - ١٤- سورة الذاريات، الآيات ٥٦-٥٨.
      - ١٥- رواه البخاري ومسلم ، فتح الباري، ١٣ / ١٧٣٩.
        - ١٦ سورة الشورى ، الآية ١٣.
          - ١٧- سورة يونس ، الآية ٥٨.
- ١٨- محمد الغزالي، حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام وميثاق الأمم المتحدة،الدار القومية للطباعة، القاهرة، ١٩١٠، ص ٦
- ١٩ محمد المجذوب، حقوق الإنسان وحرياته في الشريعة الإسلامية، والقوانين الوضعية، معهد الدراسات الإسلامية
   بيروت، ١٤١٠ ١٤١١هـ، ص٥٥.
  - K. Vasak, The Interenatianal Dimensions of Haman Rights, p.xv, UNESCO, 1982 انظر ۲۰
    - ٢١ سورة الاعراف ، الآيات ٢٠-٢٥.
      - ٢٢- سورة النساء، الآية ٥٨.
      - ٢٣- سورة المائدة، الآية ٨٤.
    - ٢٤- رواه أابوداود (٣٠٥٢)، والبيهقي ٩/٥٠٠، والسيوطي في الجامع الكبير، ١/٨٥ ٨٦.

- روى هذه القصة وكيع في كتاب أخبار القضاة، ج١، ص ٢٨٣ ٢٨٤، ط عالم الكتب بيروت، ب ت ،
   وأوردها ابن قيم الجوزية، في كتابه إعلام الموقعين فيما جاء عن رب العالمين، ج١، ص ٨٥-٨٦.
  - ٢٦- سورة هود، الآية ٦١.
  - ٢٧- سورة الحجرات، الآية ٥.
  - ٢٨- سورة فصلت ، الآية ٤١.
  - ٢٩- سورة الأعراف، الآية ٥٦.
  - ٣٠\_ سورة الزلزلة، الآيتان ٧-٨.
  - ٣١ سورة الحجرات، الآية ١٢.
  - ٣٢ رواه مسلم في باب البر والصلة برقم (٢٥٦٣).
- ٣٣ رواه أبوداود برقم ( ١٧٢ ) وفي لفظ مسلم في باب الأدب برقم (٤٣ ) ورواه أحمد ٢ / ٣٨٥، والبيه قي في السنن الكبرى ٨ / ٣٣٨ . .
  - ٣٤\_ سورة النور الآية ٢٧.
  - ٣٥- سورة هود الآية ٢٨.
  - ٣٦- سورة الروم، الآيات ٢٠-٢٢.
    - ٣٧- سورة البقرة، الآية ٢٢٤.
      - ٣٨- سورة النساء، الآية ١.
- ٣٩ محمد أبوحامد بن محمد الغزالي، معارج القدس في مدارج معرفة النفس، دار الميثاق الجديدة، بيروت ١٩٨٠، ص٦٤.
- ٤- محمد بن الحسين بن موسى الشريف الرضي، تعليق عبدالحميد بن هبة الله بن محمد نهج البلاغة، دار الكتب العربية الكبرى، القاهرة، ب ت ج٣ / ص٨٤.
  - ٤١ سورة الروم، الآية ٣٠.
  - ٤٢ سوة آل عمران ، الآية ٦٧.
  - ٤٣- سورة آل عمران ، الآية ١٩.
- ٤٤- رواه البـخـاري، فــتح البـاري، ٣/٩١٦ (١٣٥٨ ١٣٥٩) وأبوداود في سننه ٥/٨٦ (٤٧١٤ -٤١١٦) والحميدي (٧١٣)
  - ٥٥ ـ سورة الإسراء، الآية ٧٠.
    - ٤٦- سبق تخريجه.

- ٤٧ سورة الشورى ، الآية ٣٨.
- ٤٨ سورة آل عمران الآية ١٥٩.
  - ٩٤- سورة الحجر، الآية ٦.
- .٥٠ عبدالرحمن بن حسن آل الشيخ، فتح المجيد شرح كتاب التوحيد، دار القلم، بيروت ١٤٠٥، ص ١٤,١٥.
  - ٥١ المرجع السابق، ص ٩١.
- ٥٢ حسان بن ثابت الأنصاري، ديوان حسان بن ثابت الانصاري، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، القاهرة، ١٩٧٤،
   ٥٣٨.
  - ٥٣ كعب بن زهير، ديوان كعب بن زهير، دار الكتب العلمية، بيروت ١٤٠٧هـ، ص ٤٨.
    - ٤٥- سورة الأحزاب، الاية ٤٠.
- ٥٥ رواه البخاري، فتح الباري ٨ / ٣٩٥ ( ٤٧١٢ )، ورواه مسلم ٣٢٧، ورواه الترمذي ٤ / ٢٢٨ ( ٢٤٣٤ ) ورواه أحمد، ١ / ٢١٠ .
  - ۲۵ رواه مسلم ۱/۱۳ ( ۷٤٦).
  - ٥٧ الكونت هنري دي كاستري، الإسلام سوانح وخواطر، مطبعة السعادة، القاهرة، ب ت، ص٢٣ ٢٠.
    - ٥٨- نخبة من علماء المسلمين، الإسلام والمستشرقون، عالم المعرفة، جدة ١٤٠٥هـ، ص ٢٩٩.
      - ٥٩- المرجع السابق، ص ٣٠٧.
      - ٦٠- المرجع السابق، ص ٣٢٠-٣٢١.
        - ٦١- المرجع السابق.
      - ٦٢- المرجع السابق، ص ٣٢٦-٣٢٧.
        - ٦٣- سورة الصف، الآية ٦.
- ٢٥- رواه أحمد في زوائد المسند، ٥ /١٣٩ وفي مستدرك الحاكم ٢ / ٠٠٠ والدارمي ١ / ٩ أورده الالباني في السلسلة الصحيحة ٤ / ٥٥ ( ١٥٤٥ )..
  - ٦٥- سورة الأعراف، الآية ١٥٧.
- 77- رواه أحمد بأسانيد ج٤ /١٢٧، ورواه البزار في كشف الاستار في زوائد البزار ج٣ / ١١٢ ( ٣٦٠)، ورواه الطبراني في الكبير ج١٨ / ٢٥٠ ( ٦٣٦ )، ورواه الحاكم في المستدرك ٢ / ٠٠٠ .
- 77- أبومحمد عبدالله الترجماني الميورقي، تحفة الأريب في الرد على أهل الصليب، دراسة وتعليق عمر وفيق الداعوق، دار البشائر الإسلامية، بيروت، ١٤٠٨هـ ١٤٠٨م، ص٢٢٦، ٢٨٧، راجع كتاب محمد عزت إسماعيل الطهطاوي محمد نبى الإسلام في التوراة والإنجيل.

- 7٨- نخبة من علماء المسلمين، الإسلام والمستشرقون، ص ٣٣٢-٣٣٣.
  - ٦٩ سورة الأنفال، الآية ٦١.
  - ٧٠- سورة البقرة، الآية ٢٠٨.
  - ٧١ سورة النساء، الآية ٩٤.
  - ٧٢- سورة النساء الآية ٩٠.
- ٧٣ الكاساني، أبوبكر بن سعود، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، تحقيق محمد عدنان درويش، ٧ /١١٣ ، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤١٩هـ.
  - ٧٤- سورة المتحنة، الآيات ٨-٩.
    - ٧٥-تقدم تخريجه.
  - ٧٦- القرافي، الفروق، دار المعرفة، بيروت.
  - ٧٧-غوستاف لوبون، حضارة العرب، ترجمة عادل زعيتر، ط الحلبي، القاهرة ١٣٦٦هـ، ص ١٢٨.
    - ٧٨- المرجع السابق.
  - ٧٩- آدم ميتر، الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري، ترجمة محمد عبدالهادي أبوريدة، ط٤، ج١، ص ٨٦.
    - ٨٠- المرجع السابق، ج١، ص٩٦.
    - ٨١- مصطفى سعد عبده الرحيباني، مطالب أولي النهي بشرح غاية المنتهي ، القاهرة ١٢٤٣هـ، ج٢ ص٩٦٠.
      - ٨٢- أبويوسف يعقوب بن إبراهيم صاحب أبي حنيفة، الخراج، ط السلفية القاهرة، ١٣٥٢هـ، ص ١٣٩٠.
        - ٨٣- أابوجعفر بن محمد بن جرير الطبري، تاريخ الطبري ط الحسينية، القاهرة ج٥، ص ٢٥٦.
- ٨٤- لول ديوانت، قصة الحضارة، الإدارة الثقافية، جامعة الدول العربية ، القاهرة، ١٩٧٨م-١٩٨٦م، ج١٣١، ص١٣١.
  - ٨٥- الدعوة إلى الإسلام، محمد أبو زهرة، ص ٩١، دار الفكر العربي، القاهرة، غ م .
    - ٨٦ رواه البخاري ج٣/٢١٩ (١٣٥٦).
      - ۸۷ رواه الدارقطني، ۲ / ۳۵۰.
        - ٨٨- سورة الشورى، الآية ١٣.
- ۸۹- رواه البخاري، فتح الباري ج٦ /٤٧٨ (٣٤٤٣) ومسلم في صحيحه ج٤ /١٨٣٧ (٢٣٦٥)، وأبوداود ج٥ /٥٥ (٤٦٧٥)، وأحمد ٢ /٤٦٣,٤٣٧,٣١٩ .
  - ٩٠ سورة النساء، الآية ١٧١.
  - ٩١ سورة العنكبوت، الآية ٤٦.
  - ٩٢- سورة آل عمران، الآيات ٢٢-٤٤.

- 9٣ سورة آل عمران، الآية ٤٥.
- ٩٤ رواه البخاري فتح الباري ج٦ /٤٤٦ (٣٤١١)، ومسلم ج٤ /١٨٨٦ (٢٤٣١)، والترمذي ج٤ /٢٧٥ (١٨٣٤).
- 90- رواه البخاري، فتح الباري ج٦ / ٤٧٨ (٣٤٤٣ ومسلم ج٤ / ١٨٣٧ ( ٢٣٦٥) وأبوداود ج٥ / ٥٥ ( ٢٦٧٥)، وأحمد ج٢ / ٣١٩، ٤٦٣,٤٣٧.
  - ٩٦ على جريشه وزميله، أساليب الغزو الفكري للعالم الإسلامي، دار الاعتصام، بيروت ١٩٧٧م، ص١٨٠.
    - ٩٧ سورة الانعام، الآية ١٠٨.
    - ٩٨ سورة النساء، الآيات ١٥٠-١٥٢.
      - ٩٩ سورة البقرة، الآية ٢٥٦.
      - ١٠٠- سورة يونس، الآية ٩٩.
    - ١٠١- أبي الحسن الشيباني، السير الكبير ، تحقيق صلاح الدين المنجد، القاهرة، ١٩٥٧م، ج١ ص١٦٦٠.
      - ١٠٢ رواه أحمد في المسند ١/٣٩٦، ٤٠٤.
      - ١٧٢ أبي الحسن الشيباني، السير الكبير، ص ١٧٢
- ١٠٤ سعيد محمد باناجه، المبادى الأساسية للعلاقات الدولية والدبلومساية وقت الحرب والسلم، مؤسسة الرسالة،
   ١٠٤ ١٤٠٦ هـ ١٩٨٥م، ص ٥٢.
  - ١٠٥– سورة يونِس ، الآية ١٨.
  - ١٠٦– سورة البقرة، الآية ١٦٥.
    - ١٠٧ سورة النساء الآية ٤٨
  - ١٠٨- سورة يوسف، الآية ١٠٦.
  - ١٠٩ سورة الأنعام، الآية ٨٨.
  - ١١٠ ـ رواه البخاري ، فتح الباري، ٨ /١٦٣ ( ٤٤٧٧ ) ورواه مسلم في كتاب الإيمان برقم ٨٦
    - ١١١ سورة التوبة، الآية ٦
  - ١١٢ عماد الدين ابوالفداء اسماعيل بن كثير، تفسير القرآن العظيم، بيروت ١٩٦٦م، ج٣،ص ٣٦٦-٣٦٧.
    - ١١٣- السرخسي، محمد بن أحمد، المبسوط، ٣٦٧/٣، دار الدعوة، استانبول، ١٤٠٣هـ
      - ١١٤ سورة العنكبوت، الآية ٨ .
        - ١١٥ سورة البقرة، الآية ٣١.
          - ١١٦- سورة العلق. الاية ٥.
- ١١٧ رواه الدارمي ج ١ /٧٣، والدارقطني ٤ / ٨٢. والبيهقي في السنن الكبرى ٦ / ٢٠٩، وانظر مشكاة المصابيح

۱/۹۹ رقم ۲۷۹.

١١٨- سورة سبأ، الآية ٤٦.

١١٩ -سورة الأنعام، الآية ٥٠.

١٢٠ راجع سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ٤ /٣٩٥ (١٧٨٨).

١٢١ - المرجع السابق.

١٢٢ - سورة الإسراء ، الآية ٣٦.

١٢٣ - سورة النساء، الآية ٨٣.

١٢٤ - سورة الذاريات، الآياتان ٢٠-٢١.

١٢٥ - سورة فصلت، الآية ٥٣.

١٢٦- سورة البقرة، الآية ١٦٤.

١٢٧ - مطاع صفدي وزميله، موسوعة الشعر العربي، شركة خياط للكتب والنشر، بيروت ١٩٧٤م، ج٢، ص

١٢٨ - سورة الأعراف، الآيتان ٣١-٣٣.

١٢٩ - سورة الحجرات، الآية ١٣.

١٣٠ - سورة الروم، الآية ٢١.

١٣١- رواه مسلم في باب الرضاع ١٧ (٦٤) وفي المشكاة ٢ /١٥٨ (٣٠٨٣).

١٣٢– رواه ابن ماجه (١٨٥٧، وفي المشكاة ٢/١٦١ (٣٠٩٥).

١٣٣ - سورة فاطر ، الآية ٩ .

١٣٤– سورة فاطر ، الآية ١٢.

١٣٥- سورة سبأ، الآيتان ١٠-١١.

١٣٦ - سورة الملك، الآية ١٥.

١٣٧– سورة الحجر، الآية ٨٢.

١٣٨- سورة القصص، الآيتان ٢٦-٢٧.

۱۳۹ – رواه مسلم برقم (١٠١٥)، والترمنذي ٥/٥٥ (٢٩٨٩)، وأحسد في المسند ٢/٣٢٨، والدارمي ٢/٣٠٠ (٢٠٠٠ ). (٢٧٢٠)، أورده النووي في رياض الصالحين ٦٤٩ (١٨٥٩).

١٤٠ - سورة المؤمنون، الآية ٥١.

١٤١ - سورة البقرة، الآية ١٧٢.

١٤٢ - رواه مسلم ، أورده النووي في رياض الصالحين ، ٦٤٩ (١٨٥٩).

٢٤٢ ـ رواه البخاري، اورده النووي في رياض الصالحين برقم ٢٤٥ (٥٤٥).

١٤٤ - رواه مسلم في كتاب الزكاة برقم ٩٧، والترمذي ٤ /١٦٦ (٢٣٤٣) وأحمد في المسند ٥ /٢٦٢، والبيهقي في

السنن الكبرى ٤ /١٨٢، أورده النووي في رياض الصالحين ، ٢٤٧ (٥٥٦).

١٤٥ سورة المائدة، الآية ٢.

١٤٦ - سورة التوبة، الآية ٦٠.

١٤٧ - رواه البخاري، ٥ / ٤٢٥.

١٤٨ - ابن سعد، الطبقات، ٣ص ٣١.

١٤٩ - ابن حزم، المحلي، ج٦ص٥٦٠.

١٥٠- أبويوسف، الخراج، ص ٣٠٦.

١٥١- سورة الرحمن، الآيات ٧-٩.

١٥١- تفسير ابن كثير، ج٦ص٣٨٠.

١٥٣ - سبق تخريجه.

٤٥١ - رواه الخطيب في تاريخه عن ابن مسعود، السيوطي في الجامع الكبير، ١ / ٤٧٦

١٥٥ - ابن قدامة، المغنى والشرح الكبير، ج ١٠ ص٦٣٠

٥٦- سورة البقرة، الآية ١٩٤.

١٥٧ - سورة الغاشية، الآيتان ٢١-٢٢.

١٥٨ - سورة العنكبوت، الآية ٢٦.

١٥٩ ـ سورة قى ، الآية ٥٥.

١٦٠ - سورة يونس، الآية ٩٩.

١٦١ - اأرجه الطبري في تاريخه ٤ /١٠٦، وابن الأثير في الكامل في التاريخ ٢ /٦٣٧.

١٦٢ - سورة البقرة، الآية ٢١٦.

١٦٣ - سورة البقرة، الآية ١٩٠.

١٦٤ - سورة الأنفال، الاية ٦١.

١٦٥ سورة البقرة، الآية ١١٢.

١٦٦ - سورة النحل، الآية ٣٢.

١٦٧ - رواه البخاري ، فتح الباري، ٨ /٥-٦ ( ٤٢٨٠ ) وورد في مغازي يحيى بن سعيد الأموي.

۱۶۸ - رواه مسلم ۸۲ (۱۷۸۰).

١٦٩ ـ سورة النحل، الآية ٩١.

١٧٠ سورة الأسراء ، الآية ٣٤.

١٧١ - سبق تخريجه.

١٧٢ - حسين القطيفي ، القانون الدولي العام، بغداد، ١٩٧٠ ، ص ٣٣٩-٣٤٧ .

١٧٣-نخبة من علماء المسلمين، الإسلام والمستشرقون، ص ٣٠٢.

١٧٤ - الكونت هنري دي كاستري، الإسلام خواطر وسوانح ، ص ٤٨.

١٧٥ - سورة المائدة ، الآية ٢

١٧٦ – رواه مسلم في باب الجهاد ٣ وأبوداود (٤٩٨ ٤) والترمذي (١٤٠٨) وابن ماجه (٢٨٥٨).

١٧٧ - أخرجه مالك في الموطأ ٢ / ٦ ، ، أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٥ / ١٩٩ ( ٩٣٧٥ ) راجع كنز العمال ٢ / ١٩٧ - ٢٩٦ .

١٧٨ - سورة النساء، الآية ٩٠.

١٧٩ - سورة محمد، الآية ٤.

١٨٠- رواه البخاري ٥ /١٣٨ ( ٤٣٧٢ ) باب وفد بني حنيفة، ورواه مسلم ٣ /١٣٨٦ ( ١٧٦٤ )، كتاب الجها والسير.

١٨١- رواه ابن إسحاق في السيرة، انظر: سيرة ابن هشام ٤ / ٢١٢، تحقيق مصطفى السقا وزملائه، ط٢، ١٣٧٥هـ مطبعة البابي الحلبي، القاهرة.

١٨٢-أخرجه ابن ابي الدنيا في قضاء الحوائج برقم ٥ وابو نعيم في الحلية ٦ / ١١٥، والخطيب البغداد في التاريخ ٩ / ٩٥ وحسنه الآلباني.

١٨٢- رواه مسلم في باب الجنائز برقم ٩٧١.

١٨٤ – سورة ابراهيم ، الآيتان، ٥١ –٥٢.

١٨٥ ـ سورة التغابن، الآيات ١-٩.

١٨٦ – سورة الحج، الآيات ١-٠١.

١٨٧– سورة القصص، الآيات ٤–٦.

١٨٨- سورة القصص، الآيات ٧٦-٧٨.

١٨٩ - سورة آل عمران، الآية ٦٤.

١٩٠ سورة الشورى، الآية ٤٨.

#### المراجع والمصادر \*

## أولاً: المصادر:

- ١. القرآن الكريم .
- ٢. كتب الصحاح والسنن .

### ثانياً: الكتب والدوريات.

- ابراهيم ، محمد ، .أحكام الذبح واللحوم المستوردة من الخارج ،الرياض . الجمعية العربية السعودية للثقافة والفنون ١٣٩٩هـ .
- ٢- إسماعيل ، رضا عبدالحكيم ، الجزية في النظام الضريبي الإسلامي ، مجلة الوعي الإسلامي ٣٦٣ ذو القعدة
   ١٤١٦هـ ، ص ٢٢-٢٥ .
- ۳- الأصيل ، إبراهيم محمد ، حكم مجاملة أهل الذمة ومداها ، مجلة الأزهر ، ٢/صفر/١٣٨٢هـ ، ص. ٢٥ .
  - ٤- الأنصاري ، إسماعيل بن محمد ، تعقيبات ، المنهل ، ٤ ربيع الثاني ١٣٥٤هـ ، من ١٤١-١٤٥ .
- ٥- الأنصاري ، إسماعيل بن محمد ، وضح الحق يالبيب ، مجلة المنهل ٩ ذو القعدة ١٣٧٤هـ ، ص٤٨٥-٤٨٦.
  - ۲- الأنصاري ، يعقوب بن إبراهيم بن حبيب ، الخراج ، بيروت ، دار الشروق ، ١٤٠٥هـ .
  - ٧- أيوب ، حسن محمد ، الجهاد والفدائية في الإسلام ، بيروت : دار الندوة الجديدة ، ١٤٠٣هـ .
- ۸- إبن باز ، عبدالعزيز بن عبدالله ، ما حكم ذبائح أهل الكتاب ، الاستجابة ، ۱۱/۱۰/شوال / ذو القعدة
   ۸- اله ، ص٣٥-٣٦ ..
- ۹- إبن باز ، عبدالعزيز بن عبدالله ، ما حكم نكاح نساء أهل الكتاب ، الاستجابة ١٤٠٥ الحجة ١٤٠٨هـ ص
   ٤٦ ٤٣ .
- -۱- باشا ، محمد قدري ، صورة القرار الصادر من نظارة المعارف العمومية غرة ٣٣٧ بشأن كتاب قانون العدل والإنصاف للقضاء على مشكلات الأوقاف ، القاهرة ، المطبعة الأميرية ١٣٢٧هـ /١٩٠٩م .
- ۱۱ بدران ، أبو العينين بدران ، العلاقات الاجتماعية بين المسلمين وغير المسلمين في الشريعة الإسلامية والمهودية والمسيحية ، الإسكندرية ، مؤسسة شباب الجامعة ، ١٩٨٤م .
- ۱۲- بدوي ، عبد الرحمن ، نظام الضرائب في الإسلام ، المنهل ، ٣-٤/ربيع الأول ربيع الثاني ١٣٩٧هـ ، ص ١٣٩٠ م. ص ٩١٨ ٩٢٣.
  - ١٣- البرغش ، منصور عبدالرحمن ، فاسألوا أهل الذكر ، المجلة العربية ١٨٥ جمادي الآخرة ١٤١٣هـ .

حسرد بالمصادر والمراجع التي تناولت موضوع حقوق غير المسلم وضمنها المراجع التي رجع إليها في
 البحث .

- ١٤- بركة ، عبدالمنعم أحمد ، الإسلام والمساواة بين المسلمين وغير المسلمين في عصور التاريخ الإسلامي في
   العصر الحديث ، الإسكندرية : مؤسسة شباب الجامعة ١٩٩٠م.
- ١٥- بنميسرة ، عسمس ، جسوانب من تاريخ أهل الذمسة في الأندلس الإسسلامسيسة ، دراسسات أندلسسيسة ،
   ١٤١٦/١٤هـ، ص ٤٧-٣٦ .
  - ١٦ البوطى ، محمد سعيد رمضان ، قضايا فقهية معاصرة ، دمشق ، مكتبة الفارابي ١٤١٣ه. .
  - ١٧- بهنسى ، أحمد فتحى ، المرسوعة الجنائية في الفقه الإسلامي ، بيروت ، دار النهضة العربية ١٤١٢هـ
- ١٨- ترمس ، أحمد ، أهل الذمة في مصر العصور الوسطى ، مجلة الاجتهاد ع١٤١٦/٢٩هـ ، ص٢٢٧-٢٣٦ .
  - ١٩- ابن تبمية ، أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام ، الجهاد ، بيروت ، دار الجيل ١٤١١ه .
  - ٢٠ ابن تيمية ، أحمد بن عبدالحليم ، فقه الجهاد ، بيروت ، دار الفكر العربي ، ١٤١٢ه. .
- ۲۱ الجبري ، عبدالمتعال محمد ، نظام الحكم في الإسلام : بأقلام فلاسفة النصارى ، القاهره ، مكتبة وهبه ،
   ٤٠٤ .
- ٢٢- الجسراح ، عائده راغب ، الكفاءة بين الزوجين ، مسجلة التسضامن الإسسلامي ١٠ربيع الثاني ١٤٠٨هـ ص٨٦- ٩٠ .
- ٢٣ جسوس ، عزالدين ، سياسة عمر بن عبدالعزيز الخارجية وموقفه تجاه أهل الذمة ، مجلة الاجتهاد ،
   ١٤١٦/٢٨ه .
- ۲۲- ابن جماعة ، محمد بن إبراهيم بن سعدالله ، تحرير الأحكام في تدبير أهل الإسلام ، الدوحة ، دار الثقافة ،
   ۱٤٠٨ .
- ٥٧- جمال ، أحمد محمد ، سؤال عن ذبائح أهل الكتاب ، مجلة التضامن الإسلامي ، ع٩ ، ربيع الأول ، ١٤٠٨ ص٤٦ ..
- ٢٦ الجويني ، عبدالله بن يوسف بن محمد ، التبصرة في ترتيب أبواب للتمييز بين الاحتياط والوسوسة ، القاهرة
   ، مؤسسة قرطبة ، ١٤١٣هـ .
- ۲۷ الحداد ، هیشم ، حکم أموال المعاهدین والمحاربین ، مجلة البیان بریطانیا ، ۱۳۳ ذو القعدة ۱٤۱۳هـ ،
   ص۸-۸-۱.
- حسان ، حسين حامد ، صور مشرقة من عدل الإسلام مع أهل الذمة الذين يقيمون بدار الإسلام ، مجلة التوعية الإسلامية السعودية ،ع٠١، ذو الحجة/١٤٠٠هـ ،ص٤٤-٤٤ .
- ٢٩ إبن حميد ، عبدالله بن محمد ، حكم اللحوم المستوردة وذبائح أهل الكتاب وغيرهم ، الرياض : دار العلوم،
   غ م.
  - ٣٠ خدوري، مجيد ، القانون الدولي السلامي : كتاب السير للشيباني ، بيروت ، الدار المتحدة ١٩٧٥م .
- ٣١ خليفة ، عبدالفتاح ، زواج أهل الإسلام بغيرهم من الأديان الأخرى ، مجلة الإسلام مصر ،ع٢٤ ، جمادى

- الثانية ، ١٣٥٦هـ ، ص٦-٧ ٤١٠ .
- ٣٢- الحريطان ، عبدالعزيز بن محمد ، أهل الذمة والولايات العامة في الفقه الإسلامي،مجلة البيان، بريطانيا ، و٣٢-٣٦ .
  - ٣٣- الخربوطلي ، على حسني ، الإسلام وأهل الذمة ، القاهرة ، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية ، ١٣٨٩هـ.
    - ٣٤ الخصاف ، أحمد بن عمر بن مهير ، النفقات ، بيروت ، دار الكتاب العربي ، ١٤٠٤هـ
- ٣٥ الخطيب ، عامر ، العلاقات الدولية في الإسلام ، مجلة الفيصل ، ع٨٨ربيع الأول ١٤٠٤هـ ، ص٣٥-٤١.
  - ٣٦ خلاف ، عبدالوهاب ، ذبائح غير المسلمين ، مجلة لواء الإسلام ، ١١٥، رجب١٣٦٨هم ، ٢١-٢٥ .
- ٣٧- خلاف ، محمد عبدالوهاب ، وثائق في أحكام قضاء أهل الذمه في الأندلس مستخرجة من مخطوط الأحكام الكبرى للقاضي أبي الأصبغ عيسى بن سهل ، القاهرة ، المركز العربي للدول ١٩٨٠م .
- ٣٨- خميس ، محمد عطية ، الشريعة الإسلامية والأجانب في دار السلام شرعياً ووضعياً وتاريخياً ، القاهرة : دار الاعتصام ١٩٧٨م .
  - ٣٩ دروزه ، محمد عزة ، الجهاد في سبيل الله في القرآن والحديث ، بيروت ، الناشر ، ١٤١٠هـ /١٩٩٠م.
- دروزة ، محمد عزة ، القواعد القرآنية والنبوية في تنظيم الصلات بين المسلمين وغيرهم الخاضعون أو
   الذميون ، مجلة الوعي الإسلامي ، ع٠٥ صفر ١٣٨٩هـ ، ص٨-١٥ .
- ١ ٤- الدسوقي ، محمد ، سريان الأحكام من حيث المكان في الفقه الإسلامي ، مجلة الرسالة الإسلامية ، ع٥ ،
   رمضان ١٣٨٨هـ ، ص٣٤-٤٠ ،ع٦ ،شوال ١٣٨٨هـ ، ص٤٣٠ . ٥٠٠ .
- 23- الدويي ، بدر رشاد ، الحرب في الشريعة الإسلامية والقانون الدولي تأليف عبدالله صالح العلي ، مجلة التضامن الإسلامي ، ع ٨ ، صفر ١٤٠٨ه ، ص ٨٠-٨٧ .
- 27- دويدار ، حسين ، أهل الذمة في العصر الأموي ، مجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية الإمارات العربية المتحدة ، ع٥ ، ١٤١٣هـ ، ص١٦٦-١٨٨ .
  - ٤٤ أبوراس ، إسماعيل ، تعاليم الإسلام للمرأة ، الإسكندرية : المركز العربي للنشر ، غ م .
  - 20- راضي ، عبدالرحمن ، الأسرار الإلهية في الحكم التشريعية ، مصر شركة مطبعة الرغائب ١٣٤١ه. .
- 23- رزق ، جابر ، أهل الذمة في مصر الإسلامية ، مجلة الدعوة مصر ، ع٢٧ ، رمضان١٣٩٨هـ ، ص١٦-١٧ .
- 22- الرفاعي ، قاسم الشماعي ، رسائل الشيخ عبدالله بن زيد آل محمود ،مجلة الفكر الإسلامي لبنان ، عمد ١٠٠هـ ص ٦٨-٧٣ .
  - ٤٨ الركبان ، عبدالله العلى ، دية غير المسلم ، مجلة أضواء الشريعة ، ١٥٥ ،١٤٠٤هـ ، ص١٢٧-١٦٠.
- 29- الزحيلي ، محمد مصطفى ، معاملة غير المسلمين في الإسلام ، المجمع الملكي لبحوث الحضارة الإسلامية ، عمّان الأردن ، ١٩٨٩م .

- . ٥- الزحيلي ، وهبة ، موقف الإسلام من غير المسلمين خارج المجتمع الإسلامي ، عمَّان الأردن ، المجمع الملكي لبحوث الحضارة الإسلامية ١٤٠٧هـ .
  - ٥١- زلط ، القصبي محمود ، تفسير آيات الأحكام ، دبي : دار القلم ١٤٠٩هـ .
- ٥٢ ابن زنجويه ، حميد بن مخلد بن قتيبة ، الأموال ، الرياض ، مركز الملك قيصل للبحوث والدراسات الاسلامية ١٤٠٩ه .
  - ٥٣ أبوزهرة ، محمد ، الفتاوى ، مجلة لواء الإسلام ، ع١١-١٢ ، شعبان ١٣٨٩هـ ، ص٦١٣-٦١٥.
  - ٥٤ أبو زهرة ، محمد ، نظرية الحرب في الإسلام ، القاهرة ، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية ، ١٣٨٠هـ .
- ٥٥- الزواوي ، أبو يعلى ، ذبائح أو طعام أهل الكتاب ، مجلة الإسلام مصر ، ع٣٠ ، رجب ١٣٥٧ه ، ص
  - ٥٦ أبو زيد ، محمد عبدالحميد ، السلام في الإسلام ، القاهرة ، الدار العربية للموسوعات القانونية ،غ م.
  - ٥٧- زيدان ، عبدالكريم ، أحكام الذميين والمستأمنين في دار الإسلام ، بيروت ، مؤسسة الرسالة ، ١٤٠٢هـ
- ۵۸ الزين ، حسن ، الأوضاع القانونية للنصارى واليهود في الديار الإسلامية حتى الفتح العثماني ، بيروت ،
   دار الفكر الحديث ۱۹۸۸م .
- ٥٩ سرور ، محمد شكري ، نظام الزواج في الشرائع اليهودية والمسيحية ، القاهرة ، دار الفكر العربي ،
   ١٩٧٨م .
- ٣٠- السقاف ، علوي بن أحمد بن عبدالرحمن ، فتح العلام في أحكام السلام ، بيروت ، دار ابن حزم ١٤١٥هـ .
- 71- سلام ، سلام شافعي محمود ، أهل الذمه في مصر في العصر الفاطمي الثاني والعصر الأيوبي ٤٦٧ 32٨ م .
  - ٦٢- ابن سلام ، القاسم بن سلام الهروي ، الأموال ، بيروت ، دار الشروق ،١٤٠٩هـ .
- ٦٣- سلامه ، عبدالباقي أحمد ، الإسلام والرق ، مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية بالأحساء السعودية، ع١٤٠٢، ١هـ ، ص٤٩-٧٥ .
- ٦٤- أبوسليمان ، عبدالحميد أحمد ، الحكومة والقضاء في الإسلام ، القاهرة ، مكتبة التراث الإسلامي ، ١٩٨٤م .
- ٦٥- السمان ، محمد عبدالله ، نحن وأهل الكتاب والحقيقة الضائعة ، الأمة قطر ، ع٣٢، شعبان ١٤٠٣ه ، ص٥٦-٧٩ .
- 7٦- سينوسي ، منوسى ، منزلة العلماء من أهل الذمنة في المدينة المسلمنة ، المجلة العنوبينة ، ع١١، ربيع الثاني ١٤٠٢هـ ، ص٢٠-٢٣ .
- ٧٧- الشرباصي ، أحمد عبده ، الإسلام وأهل الذمة ، مجلة الرسالة الإسلامية ، ع١١٣، ربيع الثاني ١٣٩٨هـ ص٥٥-٥٩ .

- ٦٨- الشرباصي ، أحمد عبده ، ابن طولون ورفقه بأهل الذمة ، مجلة رسالة الإسلام ، مصر ، ع٢، رجب
   ١٣٧١هـ ، ص٢٠٣-٢٠٦.
- ٦٩- شيماس ، جاك صبيري ، شهمادة عبريي من أهل الذمة ، منجلة الفييسل ، ع٢٠٨، شوال ١٤١٤هـ ص
- ٧٠- شمس ، محمد حسن ، أحكام الوضوء والتيمم ، مجلة الهداية البحرين ، ع١٠١، رجب ١٤٠٦ه ، ص٠٨-٨٤.
- ١ ٧- شمس ، محمد حسن ، سؤال في الدين ، مجلة الهداية ، البحرين ، ع١٨٠ ، صفر١٤١٣هـ ، ص٩٤-٩٥.
- ٣٢٠ شوقي ، بدر الدين عبدالمنعم ، مركز الأجانب بين الشريعة الإسلامية والقانون الدولي الخاص المصري ، مصر
   ، جامعة الأهر ١٩٧١هـ .
- ٧٣- الشيرازي ، عبدالرحمن بن نصر بن عبدالله ، المنهج المسلوك في سياسة الملوك ، الأردن ، مكتبة المنار ١٤٠٧ه .
- ٧٤- الشيشاني ، عبدالوهاب بن عبدالعزيز ، حقوق الإنسان وحرياته الأساسية في النظام الإسلامي والنظم المعاصرة ، مطابع الجمعية العلمية الملكية ١٤٠٠هـ .
- ٧٥- صقر ، ناديه حسني ، سياسة عمر بن عبدالعزيز تجاه أهل الذمة ، مكة المكرمة ، المكتبة الفيصلية ١٩٨٤م
- الصعيدي ، حازم عبدالمتعال ، النظرية الإسلامية في الدولة مع المقارنة بنظرية الدولة في الفقه الدستوري الحديث ، القاهرة ، دار النهضة العربية ١٤٠٦هـ .
- الطريقي ، سعود بن إبراهيم بن علي ، الاحتساب على غير المسلمين في دار الإسلام ، الرياض ، كلية
   الدعوة والإعلام ، جامعة الإمام ، ١٤٠٦ه .
- ۲۸ الطريقي ، عبدالله بن محمد بن أحمد ، أحكام الذبائح واللحوم المستوردة في الشريعة الإسلامية ، دراسة مقارنة ، الرياض ، المؤلف١٤٠٣هـ .
- الطريقي ، عبدالله بن إبراهيم بن علي ، فقه الاحتساب على غير المسلمين ، الرياض ، دار المسلم ،
   ١٤١٦هـ .
- الطير ، مصطفى محمد الحديدي ، ما حل من الأرزاق وما حرم : رأي الدين في اللّحوم المحفوظة المعلبات ،
   مجلة الوعي الإسلامي ، ع١٤٥ ، محرم١٣٩٧هـ ، ص١٧-٢٢.
- الطير ، مصطفى محمد الحديدي ، ما حل من الأرزاق وما حرم رأي الدين في الذبائح والصيد واللحوم المحفوظة ، مجلة الأزهر ، ع٥ ، رمضان ١٣٩٨هـ ، ص١٠١٣م.
- ٨٢- الطهطاوي ، مسحمد عسزت ، الذمسيسون في بلاد الإسسلام ، مسجلة الأزهر ، ع٥، شسعسسان ١٤٠٠ه ، محمد عسزت ، ١٤٠٠ه .

- ٨٣- الطهطاوي ، محمد عزت ، أهل الذمة وواجباتهم في يلاد الإسلام ، مجلة الأزهر ، ع٧ ، شوال ١٤٠٠هـ ، ص ١٤٦٠ . ص ١٢٨٥-١٢٩٩ ، ذو القعدة ١٤٠٠هـ ، ص ١٤٦٠ .
  - ٨٤ الطويل ، أحمد بن أحمد محمد ، الهدية بين الحلال والحرام ، الرياض ، المؤلف ١٤١٣هـ .
- ٨٥- عامر ، فاطمة مصطفى ، تاريخ أهل الذمة في مصر الإسلامية من الفتح العربي إلى نهاية العصر الفاطمي ، القاهرة ، كلية البنات ، جامعة عين شمس ١٧٣ .
  - ٨٦ العبادى ، عبدالله عبدالرحيم ، الذبائح في الشريعة الإسلامية ، قطر ، دار قطرى بن الفجاءة ، ١٤٠٥هـ.
- ٨٧- عبود ، منشاوي عثمان ، سماحة الإسلام مع أهل الذمة ، مجلة كلية اللغة العربية جامعة الإمام السعودية ، ٣٤ ١٣٩٣ هـ ، ص٥٤ ٦٢.
- ۸۸ آل عبدالكريم ، عبدالسلام بن برجس بن ناصر ، الإعلام ببعض أحكام السلام ، الرياض ، دار العاصمة ١٤١٢هـ .
- ۸۹ عبدالوهاب ، محمد بن عبدالوهاب بن سليمان محمد ، مختصر زاد المعاد للإمام ابن قيم الجوزية ، بيروت ،
   المكتب الإسلامي ١٤٠٣هـ .
- ٩٠ عبدالوهاب ، محمد بن عبدالوهاب بن سليمان محمد ، نصيحة المسلمين بأحاديث خاتم المرسلين ، السعودية ، إدارة المطابع الحكومية ١٤٠٣هـ .
- 9۱ عثمان ، محمد فتحي ، الشريعة الإسلامية في صيغة معاصرة ، مجلة العربي الكويت ، ع٢٣٩، شوال ١٣٩٨ محمد فتحي ، الشريعة الإسلامية في صيغة معاصرة ، مجلة العربي الكويت ، ع٢٣٩٠، شوال
- ٩٢- عثمان ، محمد رأفت ، الحقوق والواجبات والعلاقات الدولية في الإسلام ، القاهرة ، دار الكتاب الجامعي ١٣٩٥هـ .
  - ٩٣- عثمان ، محمد رأفت ، علاقة المسلمين بأهل الذمة ، مجلة الأزهر ، ع١٤٠٨. هـ ، ص١١٢٩-١١٤٤.
    - ٩٤ عثمان ، محمد رأفت ، علاقة المسلمين بأهل الذمة ٢ ، الأزهر .
- ٩٥- العثماني ، محمد تقي ، اجوبة فضيلة القاضي محمد تقي الدين العثماني على الاستفسارات المقدمة من المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، مجلة مجمع الفقه الإسلامي
  - ٩٦ عرجون ، محمد الصادق ، الموسوعة في سماحة الإسلام ، جدة ، الدار السعودية للنشر والتوزيع ١٤٠٤هـ .
    - ٩٧- عفيفي ، محمد الصادق ، الإسلام والعلاقات الدولية ، مكة المكرمه ، رابطة العالم الإسلامي ١٤٠٥هـ
      - ٩٨ العفيفي ، محمد ، الإقباط بين عهد الذمة وعقد الوطنية ، الإجتهاد .
      - ٩٩ علوان ، عبدالله ناصح ، حرية الاعتقاد في الشريعة الإسلامية ، القاهرة دار السلام ١٤٠٥ه .
- -۱۰۰ العيلي ، عبدالحكيم حسن ، الحريات العامة في الفكر والنظام السياسي في الإسلام دراسة مقارنة ، القاهرة ، دار الفكر العربي ١٤٠٣هـ .
  - ١٠١- العوا ، محمد سليم ، في النظام السياسي للدولة الإسلامية ، القاهرة دار الشرق ١٤١٠هـ .

- ١٠٢- العوا ، محمد سليم ، النظام الإسلامي ووضع غير المسلمين ، القاهرة دار الشروق ١٤٠٧هـ .
- ۱۰۳ غراب ، سعد ، كتب الفتاوى وقيمتها الاجتماعية : مثال نوازل البرزلي ، حوليات الجامعة التونسية ، ع١٠٨ ، ١٩٧٨م ، ص٦٥ ١٠٢.
- ١٠٤ الغزالي ، زينب ، في منتدى الفكر العربي : عندما دافعت زينب الغزالي عن مسيرة الصحوة الإسلامية،
   الهداية البحرين ، ١١٣٤، ذو القعدة ، ١٤٠٧ه ، ص٢٨-٣٩ .
- ١٠٦ غوشة ، عبدالله ، الدولة الإسلامية دولة إنسانية ، عمان الأردن ، مطابع المؤسسة الصحفية الأردنية ،
   ١٣٩١هـ .
- ١٠٧- أبو الفتوح ، أبو المعاطي حافظ ، النظام العقابي الإسلامي ، دراسة مقارنة ، مؤسسة دار التعاون ، إيداع ١٩٧٦م .
- ۱۰۸ الفحام ، محمد عبداللطيف ، طعام أهل الكتباب ، مجلة الأزهر ، ع٢ ، جمادى الثانية ، ١٣٥٩هـ ، ص١٣٥٣ . ٣٤٤ .
- ٩٠١- فودة ، عزالدين ، نظرية الحدود ودار العهد في الإسلام ، مجلة شؤون عربية ، ع٨٦ ،صفر١٤١٧ه ، صفر١٤١٧ من صعده ، عهد المعدود ودار العهد في الإسلام ، مجلة شؤون عربية ، ع٨٦٠ ، ١٣٤ .
  - ١١٠- الفوازان ، صالح بن فوزان ، الأطعمة وأحكام الصيد والذبائح ، الرياض ، مكتبة المعارف ١٤٠٨ه .
- ١١١- قاسم ، قاسم عبده ، أهل الذمة في مصر العصور الوسطى ، دراسة وثائقية ، القاهرة ، دار المعارف ١٩٧٩م
- ١١٢- قادي ، محي الدين ، أجربة فضيلة الشيخ محيي الدين قادي على الاستفسارات المقدمة من المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، مجلة مجمع الفقه الإسلامي ، ع٢ ، ١٤٠٨هـ ، ص١٧٩-١٣٠٤ .
- ۱۱۳ القدومي ، مروان ، السياسة الأموية تجاه أهل الذمة ومؤسساتهم في بلاد الشام ، مجلة كلية الدعوة الإسلامية ، ع٥ ، ١٣٩٧هـ ، ص٣٧٩ ٤١١ .
  - ١١٤- ابن قيم الجوزية ، محمد بن ابي بكر بن أيوب ، أحكام أهل الذمة ، بيروت دار العلم للملايين ١٤٠١هـ
- ١١٥ ابن قيم الجوزية ، محمد بن أبي بكر بن أيوب ، شرح الشروط العمرية مجردا من كتاب أحكام أهل الذمة ، بيروت دار العلم للملايين ، ١٤٠١هـ .
  - ١١٦- كلزية ، عبدالوهاب ، الشرع الدولي في عهد الرسول ، بيروت دار العلم للملايين ١٩٨٤م .
  - ۱۱۷ مأمون ، حسن ، فتاوى شرعية حول الذبح بالكهرباء وذبائع أهل الكتاب ، مجلة الاقتصاد الإسلامي الإمارات العربية ، ع٢٤، ذو القعدة ، ٣٨-٣٨ .
    - ١١٨- مجهول ، منهاج الصواب في قبح استكتاب أهل الكتاب ، بيروت دار الغرب الإسلامي ١٤٠٢هـ .

- ١١٩- محمود ، عبدالحليم ، فتاوى الإمام عبدالحليم محمود ، القاهرة ، دار المعارف ، ١٩٨٥م .
- . ١٢٠ آل محمود ، عبدالله بن زيد ، فصل الخطاب في إباحة ذبائح أهل الكتاب ، بيروت ، القاهرة دار الشروق . ١٤٠٢هـ .
- ١٢١- محمود ، عبدالنافع ، الفكر الإسلامي من منطلق التعامل مع الذميين أهل الكتاب ، مجلة الرسالة الإسلامية ، ع١١٢، ربيع الأول ١٣٩٨هـ ، ص٥-٨ .
- ١٢٢- محمود ، يوسف علي ، عقوبة تجسس الذمي لصالح العدو في الشريعة الإسلامية ، مجلة دراسات ،ع٢، رجب١٤١٦هـ ، ص٣٢٦-٣٢٠.
- ۱۲۱- المحمدي ، على محمد يوسف ، أحكام العلاقات الإجتماعية بين المسلمين وغيرهم ، حوليه كلية الشريعة والدراسات الإسلامية ، ١٠، ١٤١٣هـ ، ص٣٢٣-٣٦٦ .
- ١٢٤- المخزنجي ، أحمد ، دستور الإسلام في معاملة غير المسلمين ، مجلة الفيصل ، ع١٢٧ ، محرم١٤٠٨ه ، ص
  - ١٢٥- مدكور ، محمد سلام ، معالم الدولة الإسلامية ، الكويت ، مكتبة الفلاح ١٤٠٣ه .
    - ١٢٦- المراغي ، عبدالله مصطفى ، التشريع الإسلامي لغير المسلمين ، الجماميز ، غ م .
  - ١٢٧ المراغي ، محمد مصطفى ، طعام أهل الكتاب ، مجلة الأزهر ، ع٧ ، رجب١٣٦٢هـ ، ص٣٤٥-٣٤٧.
  - ١٢٨- المرصفاوي ، فتحي ، دراسة تطبيق الشريعة الإسلامية في مصر ، القاهرة دار الفكر العربي ، ١٩٨١م.
- ١٢٩ مشرفة ، عطية مصطفى ، أهل الذمة في العصر الفاطمي ، مجلة المقتطف مصر ، ع٣ ، شعبان
   ١٣٦٤هـ ، ص١٢٢ ٢٢٢ .
- ١٣٠ مصطفى ، عماد الدين بدوي ، كتاب الأموال ، مجلة الاستجابة ، ع٤ ربيع الثاني ١٤٠٧هـ ، ص٤٠-١٤
- ١٣١- المطردي ، محمد عبدالهادي ، عقد الذمة في التشريع الإسلامي ، مصراته ، الدار الجماهيرية الليبية ١٩٨٧م.
- ١٤٦٨ مهدلي ، إيهاب محمد ، قراءة في كتاب الذمي ، مجلة الأزهر ، ع١١ ، ذو القعدة ١٤٠٨هـ ، ص١٤٦٨ ١٤٦٧ .
- ١٣٢- المودودي ، أبو الأعلى ، حقوق أهل الذمنة في الدولة الإسلامينة ، الكويت ، الأتحاد الإسلامي العالمي للمائطمات الطلابية ١٤٠٤ه .
- ١٣١- المودودي ، أبو الأعلى ، شريعة الإسلام في الجهاد والعلاقات الدولية ، القاهرة ، دار الصحوة ، ١٤٠٦هـ .
- ١٣٥- المودودي ، أبو الأعلى ، نظرية الاسلام وهديه في السياسة والقانون والدستور ، جدة ، الدار السعودية للنشر والتوزيع ١٤٠٥هـ .
  - ١٣٦- مولوى ، فيصل ، الأسس الشرعية للعلاقات بين المسلمين وغير المسلمين ، ١٤١٠ه. .

- ١٣٧- ميلاد ، سلوى على ، وثائق أهل الذمة في العصر العشماني وأهميتها التاريخية ، القاهرة وار الثقافة ١٩٨٣م .
- ١٣٨- سماحة الإسلام في التعامل مع غير المسلمين ، مجلة الأزهر ، ٣٥ ، ربيع الأول ١٣٧٢هـ ، ص٣١٣-٣١٦.
  - ١٣٩- فتاوى وأحكام ، مجلة التوعية الإسلامية السعودية ، ع٣ ، ذو القعدة ١٤٠٢هـ ، ص٧٧-٧٩ .
- ۱٤٠- الفتاوى والأحكام ، مجلة لواء الإسلام ، ع٧ ، ربيع الأول ١٣٦٩ ، ص١٧٨ ،ع١٢، شعبان ، ١٣٦٩هـ ، ص١٤٠- ٥٧.
- ١٤١- استفسارات المعهد العالمي للفكر الإسلامي بواشنطن ، المناقشة ، مجلة مجمع الفقه الإسلامي ، ع٢ ، ١٤٠٨ه ص ١٣٢٤-١٣٢٤.
- ١٤٢- مناقشة أجوبة اللجنة المكونة للإجابة على الاستفسارات ، مجلة مجمع الفقه الإسلامي ، ع٢ ، ١٤٠٨هـ ص ١٣٢٧-١٣٣٩ .
- ١٤٣- استدراك على شروط عمر رضي الله عنه على أهل الذمة ، مجلة المنار ، مصر ، ع٤ ، ذو الحجة ، ١٣٤٤هـ ص١٤٢-٣١٦ .
  - ١٤٤ الجزية وتجند أهل الذمة ، مجلة المنار ، مصر ، ع٦ ، جمادي الآخرة ، ١٣٢٧هـ .
  - ١٤٥- كلمة ثانية في أهل الذمة ، مجلة المنار مصر ، ١٥ ، ، محرم ١٣٢٢هـ ، ص١١-١٧ ..
  - ١٤٦ مسئلة ذبائح أهل الكتاب ، مجلة المنار ، مصر ، ع٢١ ، ذو القعدة ١٣٢١هـ ، ص٠٨٧-٨٨٩.
    - ۱٤٧ الفتاوي الثلاث ، مجلة المنار ، مصر ، ع٠٠ ، شوال ١٣٢١هـ ص٨٢٩ ٨٤٦ .
    - ١٤٨ قتاوى المنار ، مجلة المنار مصر ، ع٧ ، ربيع الثاني١٣٢٣هـ ، ص٢٥٤ ٢٦٧ .
    - ١٤٩ فتاوي المنار ، مجلة المنار مصر ، ١٢٤، ذو الحجة ١٣٢٩هـ ، ص١٠٦٩ .
- ١٥٠ النجار ، عبدالله مبروك ، حقوق غير المسلمين في ظل تقنين الشريعة الإسلامية ، مجلة الأزهر ، ع١ ، محرم ١٤٠٤هـ ، ع١٤٠٤ ، ع٣ ، جــمـادى الآخــرة ١٤٠٤هـ ، ص١٤٠٤ ، ع٣ ، جــمـادى الآخــرة ١٤٠٤هـ ، ص١٤٠٨ . محرم ممالات
- ١٥١٠ نصر ، موسى موسى ، دور أهل الذمة في المجتمع المصري في العصر العشماني ١٥١٧-١٧٩٨ ،
   الإسكندرية ، جامعة الإسكندرية ١٩٨٤ .
- ١٥٢- النعسمة ، إبراهيم ، الجسزية بين الأخسد والرد ، مسجلة الوعي الإسسلامي ، ع٢١٨ ، صفر ١٤٠٣هـ ، صفر ١٠٠٠هـ ، صفر ١٠٠٠- ١٠٥
- ١٥٣- النملة ، عبدالكريم بن علي بن محمد ، الإلمام في مسألة تكليف الكفار بفروع الإسلام ، دراسة نظرية تطبيقية ، الرياض ، المؤلف ١٤١٤ه .
  - ١٥٤- ابن سلام ، القاسم بن سلام الهروي ، الأموال ، القاهرة ، مكتبة الكليات الأزهرية ١٤٠١هـ .
- ١٥٥- هندي ، إحسان ، شريعة الحرب عند العرب المسلمين ، مجلة الفييصل ، ع٩ ، ربيع الأول ١٣٩٨ه ،

- ص۲۰-۲.
- ١٥٦- هندى ، إحسان ، القانون الدولي في الإسلام ، مجلة الفيصل ، ع١٧، ذو القعدة ١٣٩٨هـ ، ص١٩٠-٢١ .
  - ١٥٧ هيئة التحرير ، الذبائح المحرمة ، مجلة لواء الإسلام ع٤ ، ذو الحجة ١٣٨٤هـ ، ص٢٣٨ ٢٥٤.
  - ١٥٨- هيئة التحرير ، ندوة لواء الإسلام ، مجلة لواء الإسلام ، ع٨، ربيع الثاني ١٣٧٥هـ ، ص١٦٥-٥٢٤.
- 109- ياسين ، محمد نعيم ، عقد الأمان في الشريعة الإسلامية ، مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية ، ع٣ ، رمضان ١٤٠٥هـ ، ص٢٧٧-٢٧٧ .
- -١٦٠ أبو يعلى ، محمد بن الحسين بن محمد ، المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ، الرياض مكتبة المعارف ١٤٠٥هـ .
  - ١٦١- اليوزيكي ، توفيق سلطان ، تاريخ أهل الذمة في العراق ، الرياض دار العلوم ١٤٠٣هـ .
- ١٦٢- اليوزيكي ، توفيق سلطان ، تاريخ أهل الذمة في العراق ، مجلة رسالة الخليج العربي ، ع٨، ٣٣ .١٤هـ ص.١٥٠-١٥١.
  - ١٦٣- يوسف ، عبدالحسيب عبدالسلام ، القاضى والبينة ، الكويت ، مكتبة المعلا ١٤٠٨هـ

HR/IP/SEM/1998/WP.14

10 novembre 1998

Original: Français

Séminaire "Enrichir l'universalité des droits de l'homme; perspectives islamiques sur la Déclaration universelle des droits de l'homme

Geneve, 9-10 novembre 1998

"Le systeme de Justice Pénale"

Par

Abdoulaye Yaya Bawa

ABDOULAYE Yaya Bawa Procureur Général près la Cour d'Appel de Lomé, Expert Délégué du TOGO NATIONS UNIES

HAUT COMMISSARIAT AUX
DROITS DE L'HOMME

## **SEMINAIRE**

Les Perspectives Islamiques dans la Déclaration Universelle des Droits de l'Homme

- Islam : Justice pénale

Genève, 09 et 10 novembre 1998 au Palais des Nations

En préliminaire, je voudrais signaler à l'attention de l'assemblée que deux notions fondent et inspirent ce qui va suivre.

La compréhension de ces deux notions ou concepts, l'interprétation que nous en donnerons, de même que le développement du thème que nous leur rattachons, seront sans doute imparfaits. Nous vous prions d'accepter par avance nos excuses et n'en garder que notre volonté sincère d'être utile et contributif aux présents travaux.

D'aucuns penseront que le postulat trilogique, <u>Iustice Pénale</u> \* <u>Islam</u> \* <u>Droits de l'Homme</u>, paraît délicat à débattre, voire associable. Nous pensons tout le contraire. Car à première vue, voilà ce qui nous inspire, en intitulé suppléant, la trilogie sus-

invoquée : <u>La loi des Hommes</u> \* <u>les</u> <u>commandements de Dieu</u> \* <u>Le bien-être</u> des Hommes.

On voit bien qu'il n'y a guère de dissonance. Au contraire, un mariage possible, somme toute courageux, mais bien séduisant.

Tous les Hommes sur terre ou presque, à travers leurs pays ou États, sont membres de l'Organisation des Nations-Unies (O.N.U.) et ont adhéré à sa charte. Dans cette charte, les peuples du monde se sont déclarés résolus, entre autre, à créer les conditions nécessaires au maintien de la justice et à réaliser la coopération internationale en développant et en encourageant le respect des droits de

l'Homme et des libertés fondamentales sans aucune discrimination, à savoir : raciale, religieuse, ethnique, de nationalité etc...

Dans sa quête de promotion, de culture et de sauvegarde des droits de l'Homme, se trouvent inscrits deux principes directeurs à savoir:

la prévention du crime, la lutte contre la délinquance et le traitement des délinquants « avec comme corollaire qu'au nom de la justice, tout individu a le droit de comparaître en public pour être jugé en toute équité par un tribunal compétent, indépendant et impartial, conformément aux principes énoncés dans la déclaration universelle des droits de l'Homme.

Dans ces peuples du monde, dans ces pays adhérents aux principes et notions énoncées plus haut et adoptées par tous, se trouvent les pays ou Etat membres de l'O.C.I. (Organisation de la Conférence Islamique).

Des pays entièrement musulmans, ou dont la majorité de la population pratique l'islam, ou encore dont la religion musulmane est admise et pratiquée en toute liberté confessionnelle par ceux qui s'en réclament quel qu'en soit leur nombre.

Or, cette religion, c'est connu, fait de l'injustice, un péché et, réserve des sanctions très sévères aux contrevenants à la loi et aux insoumis des prescriptions divines qui dessinent nettement un schéma directeur permettant l'harmonie entre les vivants.

Comment dans ces conditions, ne peuton pas sereinement envisager et établir des liens sérieux entre les trois concepts et aboutir au postulat trilogique dont nous parlions?

Ainsi, pour nous, un mariage possible est consommable. En d'autres termes, il est temps et, sans le perdre, d'établir ces liens, tout en gardant ce qui constitue la spécificité de chaque partenaire et sans que celle-ci ne déroge ou ne dépare de ce qui est mondialement connu et adopté. Ce dernier trait n'est pas impossible. Cela a été même clairement exprimé à l'issue du septième congrès des Nations Unies pour la prévention du crime et le traitement des délinquants en 1988 qui, invitant à une nécessité d'une conception globale, indiquant ceci :

"La prévention du crime et la justice pénale ne doivent par être traitées comme des questions isolées auxquelles il suffirait d'appliquer des solutions simplistes et fragmentaires; ces domaines recouvrent ... exigent des stratégies rationnelles et des méthodes diversifiées tenant compte des éléments suivants :

- a) Caractéristiques socioéconomiques, politiques et culturelles de la société considérée;
- b) Stade de développement, une attention particulière étant accordée aux changements en cours ou probables et aux besoins correspondants;

c) Traditions et coutumes du pays, et mise en valeur effective et maximale des ressources humains locales".

En clair, nous voulons dire et pour nous jeter à l'eau, qu'on peut aisément envisager une conception et une application des règles, méthodes, procédures de justice pénale conformes aux normes de justice dite moderne, sous le couvert de la charia par exemple. La Déclaration du CAIRE nous donne raison sur ce point.

Pour nous répéter et, en épilogue, nous pourrons ajouter qu'une franche et courtoise invite pourra être faite aux autorités compétentes visant à l'élaboration de textes législatifs et de directives adéquates en matière de justice pénale dans le cadre de l'O.C.I. en tenant compte des

caractéristiques, prescriptions religieuses, traditions politiques, économiques, sociales et culturelles de chaque pays, sur la base des principes de l'égalité souveraine des Etats et de la non-ingérence dans leurs affaires intérieures.

JE VOUS REMERCIE.

#### HR/IP/SEM/1998/WP.11

9 novembre 1998

Original: Français

Séminaire "Enrichir l'universalité des droits de l'homme; perspectives islamiques sur la Déclaration universelle des droits de l'homme"

Genève, 9 - 10 novembre 1998

"L'Islam et la liberté religieuse"

Par:

M. Soheib Bencheikh

# L'Islam et les Droits de l'Homme

« L'Islam et la liberté religieuse »

## Contribution de Soheib BENCHEIKH

Mufti de Marseille

Genève, 9 - 10 novembre 1998

## L'ISLAM ET LA LIBERTÉ RELIGIEUSE

#### Par Soheib Bencheikh

Pour assurer l'universalité de la déclaration des droits de l'homme, celle-ci doit englober les aspirations des musulmans et accueillir respectueusement leur idéal. Ainsi ces derniers s'y reconnaitraient, et du même coup, le consensus se renforcerait autour d'une déclaration unique.

Mais les musulmans doivent également refuser que leur religion constitue une pensée totalitaire et figée, et accepter le principe d'une éthique séculière commune à toute l'humanité.

Toutes les pensées totalitaires qu'a connu l'humanité n'ont fait que de petites apparitions dans le temps puis ont totalement disparu en ne laissant dans la plupart des cas que drames et mauvais souvenirs. Leur courte vie est due à leur courte vue : leur prétention démesurée à expliquer une fois pour toute et pour toujours le mystère de l'homme et son lien avec l'existence.

En revanche, la force de la religion vient du fait qu'elle n'est pas une pensée, mais la source de pensées successives. Le langage allégorique de la religion permet en effet des interprétations renouvelables à chaque fois qu'on en éprouve le besoin. C'est là où réside le secret de la longévité de la religion.

Qant à la sécularité de l'éthique, il faut rappeler qu'elle peut trouver ses racines dans le patrimoine théologique de l'islam lui même

Au Xe et XIe siecle, lorsque la théologie musulmane était brillante, en phase avec son siècle, une pensée assez rationnelle dominait les recherches islamiques. Un grand nombre de théologiens sont allés jusqu'à proclamer la sécularisation de l'éthique, et à donner à la raison humaine la primauté dans la découverte et l'appréciation du bien et du mal en dehors de toute révélation. C'est ce qu'ils ont nommé: l'approbation et la réprobation par la raison.

Ils ont déclaré que le bien et le mal sont des qualités inhérentes aux choses et aux actes et font partie de leur essence.

La raison de l'homme est le seul outil pour distinguer entre eux, sans avoir un préalable enseignement religieux. Les textes sacrés viennent, en second lieu, affermir et inciter la volonté de l'homme à s'approcher du bien et à s'écarter du mal. C'est-à-dire, ce n'est pas le texte révélé qui décrète que telle chose est bonne, et tel acte, mauvais, mais il consolide les hommes dans une vertu appréhendée depuis toujours par eux. Ce n'est pas le texte qui aide les homme à faire le bon choix, mais il les aide à se maintenir dans leur bon choix. C'était l'attitude de l'école mu'tazilites, mâturîdites² et un certain nombre des ash'arîtes. Ils invoquent plusieurs arguments pour affirmer que le discernement du Bien et du Mal précède les recommandations religieuses:

L'envoi des prophètes est en soi une preuve que l'homme est libre et responsable. Le fait que ces messagers de Dieu ont soumis à l'intelligence des hommes leur enseignement, conforte la certitude que ces derniers jouissent d'une conscience et d'un raisonnement autonomes. Les hommes, libres, conscients et responsables, s'engagent pleinement ou s'abstiennent en connaissance de cause. Sinon à quoi bon toute cette mise en scène de la prophétie? Dieu aurait pu purifier les âmes et changer les volontés de là-haut.

Le Coran lui-même n'approuve et n'interdit que ce que le consensus de l'humanité à tendance à faire. Il dit explicitement:

...leur ordonnant ce qui est [communément] approuvé et leur interdisant ce qui est [communément] réprouvé, leur rendant licites les choses bonnes et pures, leur interdisant le vice et les impuretés... (v. 157, s. 7)

Cet extrait et d'autres montrent clairement que les ordres coraniques concernant le bien et le mal se réfèrent à l'appréciation de la communauté humaine.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Muhammad Abdû, Risâlat al-Tawhîd, p. 56. Muhammad Abdû (p. 58 et suivantes) ajoute que les hommes jouissent de trois pouvoirs: la mémoire, l'imagination et la réflexion, et qu'ils ne sont pas distribués entre eux d'une manière égale et c'est pour cette raison que les hommes ne s'accordent pas toujours lorsqu'il s'agit de détails, [en profitant de ce désaccord beaucoup] penchent vers le mal...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voir sur ce sujet al-Shawkânî, Irshâd al-fuhûl, p. 7. Voir aussi Musallam al-thubût, t. 1, p.25. Et al-Ghazâli, al-Mustasfâ, t. 1.

De même, Le Coran introduit la notion du  $ma^{C}r\hat{u}f$  comme garant de la souplesse et de l'éfficacité de son enseignement. Le  $ma^{C}r\hat{u}f$  signifie littéralement : le connu et le reconnu en tant que bien. Mais connu et reconnu par qui ? C'est une reconnaissance du bien partagée par l'intelligence dominante dans une époque donnée et dans une société donnée

En effet, la quasi totalité des recommandations coraniques, comme le stipule le Coran lui-même, se relativise lors de leur compréhension et de leur application, par cette reconnaissance unanime du Bien. Le  $ma^{c}r\hat{u}f$  est une notion d'éthique, extracoranique, et qui s'applique au Coran lui-même.

Cette autonomie de l'éthique ne met pas en cause l'utilité du message religieux ni ne limite le rôle de la révélation. La religion préserve son rôle et son autorité comme source stimulatrice qui incite l'homme à être en conformité avec le bien, un bien que l'homme peut lui même reconnaître. Malgré la capacité humaine à distinguer le bien du mal, l'homme est dominé par un instinct d'appropriation sans limite, un égoïsme acharné et une faiblesse envers le plaisir maximal et immédiat. La foi éveille sa conscience et freine ses excés.

La capacité à distinguer le bien du mal n'entraîne pas forcément la volonté de faire le premier et de s'abstenir du second. Combien de médecins fumeurs savent plus que tout le monde les dangers du tabagisme, et combien de juristes sont des coupables en puissance!

Le grand problème des musulmans aujourd'hui, c'est qu'ils ont sacralisé, et l'islam et l'œuvre théologique de leurs ancêtres; ils ont pris pour religion le texte et les anciennes interprétations du texte.

C'est-à-dire: les musulmans vivent et appliquent leur religion avec un  $ma^{c}r\hat{u}f$ , une reconnaissance du bien de leurs lointains ancêtres et non avec celle de leur génération, cela malgré le considérable changement qu'a connu l'humanité et la rapidité avec laquelle le monde évolue aujourd'hui.

En effet, le problème est que cette théologie sclérosée qui nous est parvenue, relève d'une époque où les nations ne se rencontraient guère, sinon elles étaient animées par un esprit de rivalité impériale qui les opposait les unes aux autres. C'est une théologie qui n'a ni souci de la convivialité ni la moindre idée du pluralisme géré par des règles universelles telle la liberté religieuse, applicable et accordée à toutes les confessions ou les non-confessions sur un même pied d'égalité.

Pourtant aujourd'hui, le monde entier court rapidement vers l'Universel dans notre planète très peuplée devenant de plus en plus petite. Toutes les idées les plus inassimilables, les plus contradictoires se côtoient et interfèrent. Nul n'est désormais étranger, et aucune culture n'est vue comme exotique ou lointaine. Et les « vérités » dites absolues ne sont véridiques que pour ceux qui les conçoivent librement, et n'engagent que les personnes qui les prônent.

Aujourd'hui, les droits de l'homme, la liberté des consciences et la liberté religieuse sont les principes les plus consensuels et seuls susceptibles de gérer la société humaine entière, si plurale et hétérogène. Ils ne devraient avoir aucune consistance idéologique susceptible de heurter les idéologies régnantes ou de s'opposer à l'une d'elles. Ils n'appellent pas au respect d'une idéologie ou d'une confession, mais au respect de l'homme, tout homme, quelle que soit son idéologie ou sa confession.

C'est cela le *ma<sup>c</sup>rûf* d'aujourd'hui, cette éthique connue et reconnue humainement qui devrait baliser la démarche de tout exégète qui veut vivre le Coran ici et maintenant et non hier et ailleurs.

Nous évoquons ici les thèmes qui sont révisibles d'urgence dans la théologie musulmane. Ils ne sont pas nombreux, mais leur maintien tel quel représente une dangereuse menace pour la cohabitation entre nations et religions différentes:

- l'interdiction de l'apostasie.
- l'interdiction de la circulation et de séjour des non-musulmans dans certains endroits du monde musulman
- le statut des minorités non-musulmanes.

#### L'INTERDICTION DE L'APOSTASIE

AL-murtadh, l'apostat, est celui qui quitte l'islam après l'avoir épousé.

Beaucoup de faqîh (juriste du droit musulman) se contentaient, pour considérer le musulman comme tel, de l'affirmation publique de sa foi en Dieu et de sa reconnaissance de la véracité de l'enseignement de Muhammad. Après quoi, tout ce qui pouvait se produire dans son comportement ne changeait en rien son islamité<sup>3</sup>. Cette doctrine se nomme *irjâ* et est initialement propre aux murji'în et une partie des sunnites, comme Abû Hanîfa, par exemple<sup>4</sup>. Mais dans la réalité d'aujourd'hui le *irjâ* paraît comme la doctrine de tous les musulmans<sup>5</sup>.

D'autres faqîh ou mutakallim (théologiens proprement dit), considèrent comme musulman celui qui est assidu à l'accomplissement des cinq prières quotidiennes. Abd al-Qâhir al-Baghdâdî, qui a jugé ces définitions trop laxistes, a défini le musulman comme :

Celui qui reconnaît la « création » du monde<sup>6</sup>, l'unicité de son Créateur, son éternité, ses attributs transcendants, sa justice, sa sagesse, et nie qu'Il puisse prendre la condion humaine, doit affirmer l'envoi de Muhammad [par Dieu] en tant que prophète, l'universalité de son message, la continuité et l'authenticité de sa loi. Tout ce qu'il a apporté, est la vérité, le Coran, source de tout droit, la Ka'ba, le point vers lequel s'orientent obligatoirement tous ceux qui prient. Celui qui reconnaît tout cela, s'écarte de la Zandaqa,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Al-Shahrastānî, Al-Milal wa al-nihal et al-Ash'arî, Al-ibāna.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ahmad Amîn, Fajr al-islâm.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Le *irjû* veut dire le renvoi de tout jugement des consciences au Jour dernier, où Dieu seul juge.

<sup>6</sup> Cette clause exclut de l'islam des philosophes même musulmans qui disent que le monde est éternel et n'a jamais débuté dans le temps. Car la création dans le sens d'avènement suppose qu'il y eut un temps « avant », lire à ce propos : Tahâfut al-falâsifa d'al-Ghazâlî et Tahâfut al-tahâfut d'ibn Rushd.

hérésie, susceptible de l'envoyer vers la mécréance, et est un sunnite de droit...<sup>7</sup>

Al-Baghdâdî en réalité ne définit pas le musulman, mais le sunnite épousant sa propre version du sunnisme. Il semble que celui qui s'écarte d'un pouce de sa propre version tombe dans l'hérésie. Cette étroitesse de vue ne paraît pas exactement dans sa définition, mais dans le traitement prévu pour l'hérétique. Il ajoute, en effet, que si le musulman penche vers une hérésie, ses droits et ses devoirs dans l'islam sont restreints. Pour lui, ce nonsunnite ou plutôt ce non-baghdâdîte, appartient tout de même à la Umma, car il sera enterré dans un cimetière musulman comme il sera toléré pour accomplir ses prières dans les mosquées. Mais ce non-sunnite n'appartient pas tout à fait à la Umma, du fait qu'il ne peut présider la prière collective, que les musulmans ne célèbrent pas une prière sur sa dépouille lors de sa mort, qu'ils ne mangent pas la viande des bêtes abattues par lui. Enfin, il ne peut pas épouser une femme pieuse, et un homme pieux n'épouse pas une femme de son groupe ou celle qui suit sa doctrine.

Vraisemblablement pour al-Baghdâdî le musulman « hérétique », ou celui qui ne correspond pas à sa définition de l'islam, est plus loin de cette religion qu'un juif ou un chrétien, puisqu'il est permis aux musulmans, à la fois de manger la nourriture et d'épouser les femmes des gens du Livre, même en étant pieux ; pourtant juifs et chrétiens n'affirment ni l'envoi de Muhammad, ni l'authenticité de sa religion, d'où la flagrante contradiction d'al-Baghdâdî qui dévoile ainsi son intolérance.

Nous remarquons qu'en général, le musulman est défini, par son appartenance à la foi islamique, mais le critère de la foi échappe à toute mesure. C'est pour cela que le faqîh qui cherche des repères définissables en tant que législateur, ne peut se baser que sur la déclaration de l'intéressé et les apparences de cette foi. Par conséquent le renégat est celui qui renie oralement les vérités de l'islam, telle la foi en Dieu ou rejette l'authenticité de la mission prophétique de Muhammad. Mais la majorité des kharijites et certains traditionnalistes sunnites, notamment parmi les ash'arites, ajoutent à ces conditions, le fait de commettre une kabîra (péché grandissime) qui à lui seul suffirait à annuler

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Al-Farq bayn al-Firaq, Ed. Dâr al-Ma'rifa, Beyrouth, p. 13.

l'islamité du musulman. Ces derniers se basent sur la conception de l'îmân, la foi, qui pour eux est incomplète sans comportement extérieur adéquat.

Quelle que soit leur définition de l'islamité ou de l'apostasie, les législateurs sont quasi-unanimes à dire que le renégat, non seulement, mérite le châtiment divin mais également une sanction ici-bas infligée par la communauté, à savoir, sa mise à mort. Cette sanction appliquée dans les premiers temps de l'islam se base sur un hadîth (propos attribué au Prophète):

Celui qui change sa religion, décapitez-le8.

Or l'apostat n'est pas exécuté sur le coup. Dès qu'il manifeste son apostasie, on le détient un laps de temps (de trois jours à trois mois) avant l'application de la peine afin qu'il choisisse à nouveau entre l'islam et la mort. La sentence déduite de ce hadîth est appuyée par une exégèse tendancieuse de certains versets, exégèse dictée par la raison politique et la logique guerrière de l'époque, notamment, la grande menace de la ridda, apostasie, puis fut adoptée à jamais par le présumé 'ijmâc, Consensus canonique de tous les musulmans.

Le verset en question est le suivant :

... Ne prenez pas d'alliés chez eux, jusqu'à ce qu'ils émigrent sur le sentier de Dieu. Mais s'ils réitèrent<sup>10</sup>, saisissez-les alors, et tuez-les où que vous les trouviez (en face de vous dans un combat); et ne prenez chez eux ni allié ni secoureur.

Excepté ceux qui se rendent chez un peuple avec lequel vous avez un engagement, ou s'ils viennent chez vous, le cœur serré d'avoir à vous combattre ou à combattre leur propre peuple... S'ils restent neutres à votre égard, et qu'ils ne

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Al-Umm, op.cit, t. 6, p. 168.: la yahill dama imri''illa bî ihda thalâthi :... kufr ba 'da imân.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> L'imâm Mâlik, Al-Muwatta', op. cit. t. 2, p. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Régis Blachère traduit in tawallâw par « s'ils tournent le dos », traduction reprise par Hamidullâh. Il est clair que « tourner le dos » se comprend ici par « cesser » ou « quitter l'hostilité », ce qui ne justifie plus la suite du verset : « Saisissez-les et tuez-les... ». Or, tawallâ, c'est retourner à la même pratique après l'avoir quittée, ce qui est très différent que « tourner le dos » et c'est la raison pour laquelle nous avons employé le mot « réitérer ».

vous combattent point, et qu'ils vous offrent la paix, alors, Dieu ne vous donne pas autorité sur eux. (versets 89 et 90 de la sourate 4)

Ce verset 89 de la sourate 4 est appellé le verset de l'épée, et on prétend qu'il a abrogé les très nombreux versts qui appellent clairement de croire ou de ne pas croire. Pourtant historiquement ce verset ne concerne que l'état de guerre, le combat contre les tribues arabes idolâtres qui faisaient des alliances et des contre-alliances pour abolir l'islam en éliminant physiquement ses adeptes.

Ce verset, à coup sûr, ne peut être à la base de l'exécution de l'apostat dans le droit musulman. Dans ce verset le sens de tawallâ « réiterer » s'applique à la trahison d'un pacte de non-agression, et ne s'applique aucunement au fait d'épouser la foi musulmane puis de la répudier.

Non seulement, l'argument dit coranique du droit musulman pour justifier l'intolérance à l'égard de celui qui renie l'islam, n'est pas convaincant, mais il est en contradiction avec une multitude de versets, beaucoup plus clairs, plus précis et qui font partie du *Umm al-Kitab*, la mère du Livre. Le Coran dit:

Est-ce à toi de les contraindre afin qu'ils deviennent croyants?

Dis : « La vérité de votre Seigneur : croit qui veut et ne croit pas qui veut. (verset 29 de la sourate 18)

A vous votre religion, et à moi la mienne. (verset 6 de la sourate 109)

Revenons au seul texte explicite, le hadîth: « Celui qui change sa religion, tuez-le »<sup>11</sup>. Les docteurs ont étudié ce hadîth en essayant de savoir s'il concerne uniquement l'ex-musulman, c'est-à-dire celui qui quitte l'islam pour embrasser une autre religion ou s'il est applicable d'une manière générale même au juif qui devient chrétien ou au chrétien qui devient juif, par exemple. Ils ont voulu savoir si ce hadîth englobe l'homme et la femme apostats ou seulement l'homme; s'il concerne l'homme

<sup>11</sup> Selon la version rapportée d'ibn Abbâs.

libre et l'esclave à la fois, ou uniquement l'homme libre... Mais ils n'ont jamais entrepris la moindre recherche sur la véracité de ce *hadîth* ou sur son autorité par rapport au Coran et la flagrante contradiction avec ses versets explicites.

De plus, ce hadîth est âhâd (qui n'est pas unanimement transmis). Non seulement il ne peut être à la base d'une sanction, mais les mâlikites le délaissent normalement lorsqu'il contredit le Coran et la coutume de Médine, les hanafites l'écartent lorsqu'il contredit le Coran et le qiyâs (raisonnement par analogie) A cela s'ajoute le fait que ce hadîth, rapporté par l'imâm Mâlik dans al-Muwatta' est mursal<sup>12</sup>. Mais le plus curieux est qu'il est cité dans le chapitre de la fornication<sup>13</sup>.

Mais la raison de l'époque n'a pas voulu le délaisser, raison d'un Empire en pleine expansion, et raison d'un Etat où la seule citoyenneté est la confession islamique. Quitter l'islam à cette époque, c'était rallier automatiquement le camp ennemi. Cela est tout à fait comparable à la situation des Etats Unis d'Amérique et l'Union soviétique durant la guerre froide : changer de camp, c'était commettre la plus haute trahison méritant le châtiment le plus sévère.

Ni les hanafites ni les shî'ites ja'farites n'exécutent le rénégat sauf en cas d'agression guerrière. Leur argument outre les versets qui condamnent la contrainte s'appuie sur le fait que le Prophète a interdit en cas de guerre la mise à mort des femmes et des enfants de l'agresseur apostat ou non. Pour eux c'est une preuve suffisante pour comprendre le *hadîth* « Celui qui change de religion, tuez-le », dans la mesure où il est authentique, qu'il n'est applicable qu'aux combattants lors d'une bataille. Car le rénégat dans ce cas a déjà montré sa traîtrise, il ne mérite plus aucune confiance<sup>14</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Le mursal est le hadîth où le premier maillon dans la chaîne de transmission n'est pas mentionné, le Compagnon qui l'a tenu du Prophète.

<sup>13</sup> L'imâm Mâlik, Al-Muwatta', op. cit., § 1761, t. 2, p. 19, al-Balâdhurî, Futûh al-buldân.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Al-Shawkânî, *Nayl al-awtâ*, *op. cit.* t.7, pp.192-193. Ceci n'est pas l'avis d'al-Shawkânî mais il le rapporte d'ibn Abbâs, d'Abû Hanîfa et de nombreux imamites (ja'farites).

Nous réfutons donc aisément ce hadîth et par conséquent cette intolérance à l'égard du châtiment élaboré par le droit musulman. à l'encontre de celui qui quitte l'islam.

En résumé, notre réfutation de ce hadîth se base sur les arguments suivants :

- le hadîth contredit une dizaine de versets coraniques qui appellent clairement au libre choix religieux;
- le hadîth, même s'il ne contredit pas le Coran, ne peut agir indépendamment de lui pour établir une législation,
- ce hadîth est ahâd, il ne peut être à la base d'une sanction.

### LA CIRCULATION ET LE SÉJOUR DES NON-MUSULMANS

L'islam est vraisemblablement la seule religion qui soit passée de l'étape minoritaire à l'étape majoritaire dans un court délai sans que la Révélation constituant le Texte fondateur soit achevée.

Or il y a lieu de constater que le Coran révélé à La Mekke était considérablement tolérant et appelait sans équivoque au respect des libertés religieuses alors que certains versets révélés à Médine proclamaient la suprématie des seuls musulmans sur les adeptes des autres confessions.

Voyons donc ce que dit le Texte, lorsqu'il a été prononcé comme fondement d'un enseignement minoritaire et persécuté au sein d'une cité très hostile à son égard pendant la période mekkoise:

A vous votre religion, à moi la mienne. (verset 6 de la sourate 109)

As-tu vu celui [le persécuteur] qui interdit l'adorateur lorsqu'il prie ? (versets 9 et 10 de la sourate 96)

Rappelle, tu es là que pour rappeler, rien d'autre. Tu n'es pas sur eux un despote. (versets 21 et 22 de la sourate 88)

Dis : « la Vérité de Votre Seigneur : croit qui veut et ne croit pas qui veut... ». (verset 29 de la sourate 18)

Un croyant de la famille de Pharaon, qui cachait sa croyance, dit: « Tuerez-vous un homme parce qu'il dit: « Mon seigneur est Dieu » ? »... S'il ment, son mensonge ne sera que sur lui... (verset 28 de la sourate 40)

Certes ces versets sont souvent suivis de sévères avertissements et de lourdes menaces, mais qui restent d'ordre strictement métaphysique comme l'enfer qui se prépare pour le

mécréant ou la privation de la grâce et la miséricorde de Dieu. De toute manière, ces versets et d'autres resteront les plus beaux de ce qui peut exister en matière de tolérance et du libre choix religieux.

A la fin de la période médinoise, l'islam, non seulement devient l'ordre officiel à Médine, mais étale sa souveraineté sur la grande partie de l'Arabie. La Révélation change de ton et d'attitude:

Ô croyants, les idolâtres sont une souillure; qu'ils ne s'approchent plus de la Sainte Mosquée [la Kacba]. (verset 28 de la sourate 9)

Poūr beaucoup de musulmans combattre l'idolâtrie, c'est combattre la superstition, pour la délivrance de l'esprit et la dignité de l'homme. Plus encore l'idolâtrie est la religion anti-islam, ou plutôt l'islam est par définition anti-idolâtrie, et l'un exclue nécessairement l'autre. L'idolâtrie aux yeux de l'islam et aux yeux de toute sagesse est le mal qui handicape et qui fragilise l'humanité, telle une croyance négative (et non positive pour reprendre l'expression durkheimienne), et qui n'assure en rien l'unité sociale. C'est une idée qui peut se défendre objectivement même dans la logique d'aujourd'hui, surtout lorsqu'on compare la déchirure sociale de l'Arabie d'avant l'islam à l'unité et la cohésion qu'a instauré cette religion.

Les faqîh selon leur compréhension du verset 28 de la sourate 9 ont déduit des sentences différentes. Mais la plupart d'entre eux ont élargi le sens et l'application de ce verset.

### Les shâfiites et les hanbalites

Ces deux Ecoles interdisent l'accès de tout le Hijâz<sup>15</sup> à tous les non-musulmans idolâtres ou non, c'est-à-dire même monothéistes comme les juifs et les chrétiens, sauf par autorisation exceptionnelle venant du Grand Imam (le calife) et à condition que leur séjour n'excède pas trois jours. Quant à l'accès de la ville sainte de La Mekke, il reste interdit aux non-musulmans

<sup>15</sup> Le Hijâz est l'ensemble des deux villes saintes : La Mekke et Médine, et les villes avoisinantes telles : Al-Yamâmâ, Al-Ta'if et Kaybar.

quelle que soit la raison et *a fortiori* l'accés à la sainte Mosquée au sein de cette ville.

#### Les mâlikites

Les malikites autorisent le séjour provisoire des nonmusulmans à La Mekke sans préciser la durée. Ils n'interdisent que l'accès à la Mosquée de la Kacba 16. Les mâlikites comprennent donc le verset comme une interdiction de résider à La Mekke et non d'y pénétrer.

#### Les hanafites

Le hanafisme est la plus ancienne des Écoles. Elle n'interdit à aucumêtre humain l'accès à aucune mosquée. Les hanafites ont compris le verset comme une interdiction aux seuls idolatres d'effectuer avec les musulmans le pèlerinage à La Mekke pas plus<sup>17</sup>. C'est ce que nous soutenons et c'est ce qui devrait être enseigné aujourd'hui. Nous ne faisons pas ce choix arbitrairement, mais effectivement le verset 28 de la sourate 9 a été révélé juste après le pèlerinage effectué par le Prophète lors de la conquête de la Mekke. Ainsi le contexte dans lequel le verset s'insère, dicte cette interprétation hanafite, oh combien logique!

Concernant la résidence des non-musulmans dans le Hijâz et ses villes saintes, Abû Hanîfa exclut en effet, toute interdiction, puisque le verset parle de la sainte mosquée et non de La Mekke, la ville. Faut-il comprendre que les hadîth affirmant que le Prophète avant sa mort avait ordonné l'expulsion des non-musulmans du Hijâz, n'étaient pas connus à l'époque d'Abû Hanîfa ou n'avaient-ils à ses yeux aucune véracité? L'expulsion des juifs de Médine par le Prophète lui-même, puis celle des chrétiens de Hijâz par le calife 'Umar n'était pas fondée sur des raisons religieuses, mais politiques et sécuritaires. C'est la guerre avec les Byzantins chrétiens et la crainte d'une alliance éventuelle qui a dicté au Calife de transgresser le pacte qu'avait conclu la tribu chrétienne de Najran avec le Prophète. Or on a

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Al-Hattâb, Mawâhib al-Jalîl, Ed. Al- Sa'âda 2ème édition, Maroc. t. 3, p. 381. Al-khirshî, Fath al-Jalîl. Ed. Bûlâq, Le Caire, 1299 de l'hégire, t.3, p. 144.

<sup>17</sup> Al-Jassas, Ahkâm al-qur'ân, Ed. Al-Awqâf, Le Caire, t. 3, p. 88. Voir aussi Al--ashbâh wa al-nazâ'ir, Ed. Al-tibâ'a al-'âmira, Le Caire, t. 2, p. 176.

fait de cette transgression ponctuelle une tradition suivie encore de nos jours, comme le montre l'attitude de certains pays musulmans!

#### LE STATUT DES NON-MUSULMANS

Tout en accordant les libertés cultuelles et juridiques aux autres religions monothéistes, l'islam impose la suprématie politique et sociale des seuls musulmans. Le Coran dit:

Combattez ceux qui ne croient ni en Dieu ni au Jour dernier, qui n'interdisent pas ce que Dieu et son Messager ont interdit, et ceux qui ne se donnent pas comme religion, la religion de la Vérité parmi les gens du Livre jusqu'à ce qu'ils versent la capitation sur le revenu de [leurs] mains et qu'ils se fassent petits. (verset 29 de la sourate 9)

Ce qui est sujet d'interrogation, ce n'est pas la jizya, capitation, en elle-même puisque l'islam exige beaucoup plus des musulmans comme impôt, mais le ton et la législation qui donnent une suprématie politique aux musulmans sur les adeptes des autres confessions et qui contrastent avec la majorité des versets appelant à la tolérance durant les premiers temps de la Révélation.

Avant d'essayer de répondre à ces interrogations et de sortir de ce qui peut être vu comme une contradiction dans le Coran, nous essayons de voir comment les musulmans ont compris ce verset.

La première question soulevée tourne autour du mot jizya qui veut dire littéralement « compensation » : est-ce une compensation en contrepartie de leur incroyance vis à vis du message de l'islam, donc la jizya serait considérée comme un châtiment, ce qui justifierait le fait « qu'ils se fassent petits » ? Ou est-ce une compensation dans le sens d'une contrepartie du fait qu'ils sont protégés et que leur exercice religieux est assuré ? Ibn Qayyim al-Jawziyya, contredisant son maître ibn Taymiyya<sup>18</sup>,

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Ibn Qayyim al-Jawziyya, Ahkâm ahl al-dhimma, Ed. Dâr al-Gilm lî al-malâyîn, Beyrouth, 1983, p. 23.

opte pour la deuxième interprétation<sup>19</sup>, et explique « qu'ils se fassent petits », par le fait qu'ils sont dans l'obligation d'accepter ce statut.

La preuve qu'il s'agit d'une compensation ou participation à la protection générale de la cité, est le mot *dhimma* lui-même qui signifie linguistiquement pacte d'honneur ou promesse d'honneur. La lettre de Khâlid ibn al-Walîd, célèbre compagnon et général de l'armée musulmane explicite ce pacte d'honneur<sup>20</sup>:

... Tout vieux affaibli pour accomplir un travail, [tout être] atteint d'une infirmité, ou un riche appauvri et que ses coreligionnaires aident par l'aumône, est exonéré de la jizya et sera pris en charge par Bayt al-mâl, [la caisse de l'Etat musulman], lui et sa famille tant qu'il réside dans la maison de la Hijra<sup>21</sup> et la maison de l'islam...<sup>22</sup>

Nous sommes appelé à ne pas nous contenter des justifications textuelles et historiques. La réalité d'aujourd'hui dicte à toute religion de se préparer au pluralisme, à être une minorité parmi les minorités et à traiter les autres religions comme elle veut être traitée par elles.

Nous avons devant nous deux manières de procéder dans notre réflexion qui nous donnent deux résultats différents :

La première, souvent évoquée, consiste à mettre d'abord en évidence qu'initialement les versets coraniques, ceux qui appellent à la liberté religieuse absolue ou ceux qui offrent plus de droits aux musulmans, ont tous la même authenticité et sont équivalents dans leur autorité, en particulier chez ceux qui nient toute abrogation dans le Coran. C'est-à-dire qu'il est aussi convenable que défendable, que les musulmans de tous les temps puisent dans le Coran ce qui leur convient le mieux et ce qui répond à leurs besoins, en fonction de leur situation, variant entre minorité et majorité. Ainsi, les minorités par exemple, prendraient

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Ibidem, p. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Document n°: 291, al-Wathâ'iq al-siyâsiyya, op. cit., p. 381.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Dâr al-hijra est le synonyme de dâr al-islâm comme nous l'avons vu à la fin de la deuxième partie.

<sup>22</sup> Ibidem.

tous les versets mekkois, mais aussi beaucoup de versets médinois tel:

Point de contrainte en religion; le bon chemin se distingue [de lui-même] de l'errance. (verset 256 de la sourate 2)

Quant aux versets qui légifèrent pour la souveraineté politique des musulmans et qui établissent par conséquent leur suprématie sociale, ils demeurent un idéal messianique qui motive et unit les musulmans.

Mais le résultat de cette manière de lire le texte sera certainement soupçonné, sinon accusé, de mettre les musulmans minoritaires et dépourvus de pouvoir dans un état d'attente, guettant le changement de rapport de forces entre minorité et majorité, pour réaliser un jour leur idéal, d'autant plus que certains islamistes ne se gênent pas de le dire ouvertement.

De plus, c'est une solution partielle et partiale, car elle ne dit mot sinon elle approuve le statut des non-musulmans dans un pays majoritairement musulman tel qu'il est conçu par le verset de la *jizya* et par le droit musulman. Cette première procédure qui tente certains chercheurs musulmans est à rejeter.

Il nous semble que la voie à suivre aujourd'hui et qui pourrait mener à une solution, c'est ce qu'offre l'Etat de droit à ses membres : la citoyenneté et la démocratie. Sont-elles en elles-mêmes une souveraineté politique ? Suffiront-elles pour insuffler la dignité et la fierté qu'injecte le Coran dans le coeur de ses adeptes ? Dans un Etat de droit, les musulmans retrouvent individuellement leur souveraineté politique, où leur dignité et liberté sont entièrement sauvegardées. Ils n'ont besoin pour cela ni d'une dynastie ni d'un sultanat garantissant leur libre conviction et leur libre culte.

Grâce à une longue tradition des penseurs des Lumières à laquelle la pensée musulmane n'est pas étrangère, le concept de citoyen a épousé un statut politique et juridique loin de toute ethnicité ou d'autres considérations philosophiques et religieuses.

L'islam pourrait-il s'opposer à cette voie ? La religion la plus tolérante dans un monde intolérant comme celui de jadis

pourrait-elle être intolérente dans un monde qui aspire à la tolérence.

Les musulmans doivent orienter leurs travaux théologiques et exégétiques dans le but de réaliser l'objectif de la révélation : faire de l'homme un être libre, responsable et doué de raison ; toutes qualites requises pour assumer la mission de vicaire de Dieu sur terre. Et c'est la plus grande justice rendue à l'esprit de notre religion.

Nous pensons que l'application du verset de la jizya n'a plus lieu d'être. Il est circonstanciel et veut organiser la défense militaire du groupe musulman à laquelle tous les habitants de la région participent physiquement ou du moins financièrement.

En 1939, le Gouvernement pakistanais a formé un comité spécialisé dans les questions islamiques pour participer au Conseil constitutionnel chargé de mettre en place la Constitution. Le Comité d'orientation islamique qui comprenait des dignitaires sunnites, shi'ites et des grands uléma, a présenté, après avoir longuement réfléchi, des recommandations à l'unanimité concernant l'abolition de la jizya<sup>23</sup>. Le comité a pensé à juste titre, qu'il y autant de musulmans vivant dans un pays non-musulman que de non-musulmans habitant dans un pays musulman. Muhammad Hamîdullâh, le célebre théologien indien, commente cette importante fatwâ:

Je ne pense pas que le Comité a dévié de l'esprit de l'islam lorsqu'il a aboli la jizya. Au contraire il a bien saisi, à notre avis, l'option de la souplesse de l'islam pour proposer un remède réaliste et logique à propos de certains cas [changeant] selon l'environnement et les conditions<sup>24</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Muhammad Hamîdullâh, « Muqaddima fî 'ilm al-siyar », in Ahkâm ahl-dhimma, op. cit., p. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Friedrich Heckmann, op. cit.