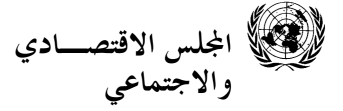
الأمم المتحدة

Distr. GENERAL

E/CN.4/Sub.2/2001/21 11 June 2001

**ARABIC** 

Original: ENGLISH



لجنة حقوق الإنسان

اللجنة الفرعية لتعزيز وحماية حقوق الإنسان

الدورة الثالثة والخمسون

البند ٥ من جدول الأعمال المؤقت

منع التمييز وحماية الشعوب الأصلية والأقليات

الشعوب الأصلية وعلاقتها بالأرض

ورقة العمل النهائية التي أعدتها السيدة إيريكا - إيرين أ. دايس، المقررة الخاصة

# المحتويات

|          |                                                                                                      | الفقرات ا                               | الصفحة |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------|
| تمهيد    |                                                                                                      |                                         | ٣      |
| مقدمة    |                                                                                                      | 11 - 1                                  | ٤      |
| أولاً -  | علاقة الشعوب الأصلية بأراضيها وأقاليمها ومواردها                                                     | 7 17                                    | ٧      |
| ثانياً – | تاريخ ومعلومات أساسية: أثر النظريات التي أخذ بما في التجريد مــــن<br>الملكية                        | mr - r1                                 | ١.     |
| ثالثاً – | إطار لتحليل مشاكل معاصرة تتعلق بحقوق الشعوب الأصلية في الأرض                                         | ۸٤ - ٣٣                                 | ١٣     |
| رابعاً – | الجهود المبذولة لتسوية قضايا ومشاكل في موضوع أراضي الشعــــوب                                        |                                         |        |
|          | الأصلية                                                                                              | 114 - 40                                | ٣١     |
| خامساً-  | الاستنتاجات                                                                                          | 1 & 4 - 1 1 1                           | ٤٤     |
| سادساً-  | المبادئ التوجيهية الأساسية المتعلقة بأراضي الشعوب الأصلية وأقاليمها                                  |                                         |        |
|          | ومواردها                                                                                             | ١ ٤ ٤                                   | ٤٨     |
| سابعاً-  | التوصيات                                                                                             | 178-180                                 | ٤٩     |
| المرفق:  | المعايير والمواد القانونية ذات الصلة المتعلقة بأراضي وموارد السكــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                                         |        |
|          | الأصليين                                                                                             |                                         | ٦١     |
|          | الثبت المرجعي                                                                                        |                                         | ٧٦     |
|          | الحالات                                                                                              | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ٨٦     |

#### تمهيد

أعدت ورقة العمل النهائية هذه بالاستناد إلى ورقة العمل الأولية (Corr.1 و E/CN.4/Sub.2/1997/17) و الاقــتراحات والمعلومات الواردة من الحكومات والشعوب الأصلية والمنظمات الحكومية الدولية والمنظمات غير الحكومية، وإلى الــتقريرين المرحــلين الأول والــثاني عـــن ورقــة العمــل الأوليــة المــنقحة (E/CN.4/Sub.2/1998/15). والتعليقات التي أبديت خلال النظر في التقارير السالفة الذكــر من أعضاء اللجنة الفرعية المعنية بتعزيز وحماية حقوق الإنسان ومن ممثلي الشعوب الأصلية والحكومات والمـنظمات الحكومية الدولية والمنظمـــات غير الحكوميـــة. وقـــد استكملـــت ورقــة العمـــل النهائية التي قدمها المقرر الخاص (E/CN.4/Sub.2/2000/25) المؤرخة ٣٠ حزيران/يونيه ٢٠٠٠) من نواح كثيرة حتى نيسان/أبريل ٢٠٠١.

وبوجه خاص فقد وردت مشكورة اقتراحات وتعليقات وبيانات أخرى مفيدة قدمتها حكومات فرنسا وبنغلاديش والبرازيل وعدد من منظمات الشعوب الأصلية والمنظمات غير الحكومية وأدرجت أو أخذت في الاعتبار لدى إعداد ورقة العمل النهائية هذه المستكملة. ورغبة في زيادة فائدة ورقة العمل هذه وما خلصت إليه، وفي تيسير حل الكثير من المشاكل المتصلة بهذا الموضوع البالغ الأهمية والتعقيد، أعدت المقررة الخاصة مجموعة موجزة من المسادئ التوجيهية الأساسية تنظر فيها الحكومات بصفة خاصة فيما يتعلق بالإصلاح المؤسسي والتشريعات وغيرها من التدابير الاقتصادية والإدارية المتعلقة بأراضي وأقاليم وموارد الشعوب الأصلية. وتستند هذه المبادئ أساساً إلى النتائج التي خلصت إليها ورقة العمل هذه، ولا تحدف إلا إلى توضيح أهم القيم والمعايير غير القابلة للاختزال. وهي ترد في الفرع سادساً.

ومع مراعاة أهمية وتعقيدات هذه الدراسة وفائدتما لمنظومة الأمم المتحدة والمجتمع الدولي وخاصة للشعوب الأصلية في العالم ولعدد كبير من السلطات التشريعية والقضائية والتنفيذية في الدول التي تقطنها شعوب أصلية فإن المقسرة الخاصة توصي مع الاحترام وترجو بشدة (أ) بأن تقدم ورقة العمل النهائية هذه بعد أن تبحثها اللجنة الفرعية بدقة، إلى الدورة الثامنة والخمسين للجنة حقوق الإنسان، على النحو الواجب؛ (ب) وأن تدعى المقررة الخاصة إلى عرضها على اللجنة أثناء مناقشة البند المدرج على جدول أعمالها بعنوان "قضايا الشعوب الأصلية"؛ (ج) وأن تترجم إلى جميع اللغات الرسمية وتنشر على نطاق واسع؛ (د) وأن تقرر اللجنة إنشاء فريق عامل سابق للدورة تشترك فيه المقررة الخاصة في عام ٢٠٠٢ للنظر بوجه خاص في المبادئ التوجيهية الأساسية السالفة الذكر والمتعلقة بأراضي وأقاليم وموارد الشعوب الأصلية.

#### مقدمــة

1- أحاطت لجنة حقوق الإنسان علما في مقررها ١١٤/١٩٩٧ المؤرخ ١١ نيسان/أبريل ١٩٩٧، بقرار اللجنة الفرعية ٣٨/١٩٩٦ المؤرخ ٢٩ آب/أغسطس ١٩٩٦، فوافقت على تعيين السيدة إيريكا - إيرين أ. دايس مقررة خاصة لإعداد ورقة عمل عن الشعوب الأصلية وعلاقتها بالأرض، بغية اقتراح تدابير عملية لمواجهة المشاكل المستمرة في هذا الصدد.

7- وبناء على هذا المقرر، واستناداً إلى ورقة العمل السابقة التي وضعتها المقررة الخاصة وبناء على هذا المقرر، واستناداً إلى ورقة العمل السابقة التي وضعتها المقررة الخاصة (E/CN.4/Sub.2/1997/17) تتناول المشاكل القائمة فيما يتعلق بقضايا أراضي الشعوب الأصلية بغية الاسهام في زيادة التفاهم بين الشعوب الأصلية والدول فيما يتعلق بقضايا أراضي هذه الشعوب، وتقدم معلومات وتحليلات يمكن أن تسهم في إيجاد حل عادل لها، وتيسر فهم الأحكام المتعلقة بالحقوق الخاصة بالأراضي والواردة في مشروع إعلان الأمم المتحدة بشأن حقوق الشعوب الأصلية (قرار اللجنة الفرعية ١٩٩٤/٥٤)، المرفق). ووجه الاهتمام أيضا إلى تحديد وبحث التدابير العملية للتصدي للمشاكل المستمرة المتصلة بالشعوب الأصلية وبأراضيها.

٣- وطلبت اللجنة الفرعية في دورتما التاسعة والأربعين بقرارها ١٢/١٩٩٧ إلى الأمين العام أن يحيل ورقة العمل الأولية، في أقرب وقت ممكن، إلى الحكومات ومنظمات الشعوب الأصلية والمنظمات الحكومية الدولية وغير الحكومية لتبدي تعليقات ومقترحات بشأنها؛ ورجت من المقررة الخاصة أن تعد ورقة عملها النهائية استناداً إلى التعليقات والمعلومات التي ترد من الحكومات ومن الشعوب الأصلية وغيرها وأن تقدمها إلى الفريق العامل المعني بالسكان الأصليين، في دورته السادسة عشرة وإلى اللجنة الفرعية في دورتما الخمسين. وفي آذار/مارس ١٩٩٨ التمست الأمانة من الحكومات والشعوب الأصلية وغيرها تعليقاتما واقتراحاتما.

3- ولأسباب قد ترجع إلى ضيق الوقت، لم يرد سوى عدد محدود من الردود والتعليقات، أو غيرها من الرسائل حيث قدمت ردود من أربع دول فقط. وقد وفرت معلومات وتحليلات وانتقادات ممتازة وبالغة الفائدة لورقة العمل الأولية. وبعثت إحدى عشرة منظمة للشعوب الأصلية أو منظمات مرتبطة بها بردود، تضمن بعضها معلومات شاملة ومفيدة. ونظرا لضآلة عدد الردود المرسلة ولتأخر ورودها، لم يتسن إعداد ورقة العمل النهائية استناداً إلى التعليقات والاقتراحات الواردة.

٥- وقدمت المقررة الخاصة تقريراً مرحلياً عن ورقة العمل إلى اللجنة الفرعية في دورتما الخمسين (E/CN.4/Sub.2/1998/15) رجت فيه، بوجه خاص، أن تقدم الدول عن طريق اللجنة الفرعية معلومات وتحليلات تتعلق بمصالح واحتياجات الدول فيما يتصل بموضوع حقوق الشعوب الأصلية المتعلقة بالأرض،

وشحعت الدول والشعوب الأصلية وغيرها على تقديم معلومات إضافية متصلة بورقة العمل. وطلبت اللجنة الفرعية في قرارها ٢١/١٩ من الأمين العام أن يحيل التقرير المرحلي إلى الحكومات ومنظمات الشعوب الأصلية والمنظمات الحكومية لإبداء تعليقاتها وبياناتها واقتراحاتها بشأنها، ورجت من المقررة الخاصة أن تعد ورقة العمل النهائية بالاستناد إلى التعليقات والمعلومات الواردة. وأحيل التقرير المرحلي طي رسالة مؤرخة في ٤ تشرين الثاني/نوفمبر ١٩٩٨ طلب فيها تقديم التعليقات والبيانات والاقتراحات.

7- وأحيل التقرير المرحلي الثاني عن ورقة العمل (E/CN.4/Sub.2/1999/18)، مشفوعا بورقة العمل الأولية المستقحة، إلى اللجنة الفرعية في دورتما الحادية والخمسين. وفي القرار ٩٩٩ / ٢١/١ المؤرخ في ٢٦ آب/أغسطس ٩٩٩، رجت اللجنة الفرعية الأمين العام أن يعمم التقرير المرحلي الثاني في أقرب وقت ممكن على الحكومات ومنظمات الشعوب الأصلية والمنظمات الحكومية الدولية والمنظمات غير الحكومية لتقديم تعليقاتما وبياناتما واقتراحاتما؛ ورجت اللجنة الفرعية المقررة الخاصة أن تعد ورقة عملها النهائية بالاستناد إلى التعليقات والمعلومات السواردة من الحكومات والشعوب الأصلية وغيرها وأن تعرضها على الفريق العامل المعني بالسكان الأصليين في دورته الثامنة عشرة وعلى اللجنة الفرعية للنظر فيها حلال دورتما الثانية والخمسين.

٧- وسر المقررة الخاصة أن تتلقى من حكومة نيوزيلندا معلومات متصلة بإعداد ورقة العمل النهائية.
 وبالإضافة إلى ذلك، وردت رسائل مفيدة من الهيئات التالية:

التحالف الداخلي واتحاد رؤساء قبائل الهنود في كولومبيا البريطانية (كندا)؛

مؤسسة سكان الجبال (الولايات المتحدة)؛

قسم رعي الرنة في موكن (النرويج)؟

وزارة الخارجية الصامية (النرويج)؛

مكتب مستوطنات المعاهدة (نيوزيلندا)؛

Nga Kaiwhakamarama I Nga Ture (Maori Legal Service Inc. (هيئة الخدمات القانونية الماوورية) (فيوزيلندا)؛

لجنة خدمة الأصدقاء الكندية، لجنة كويكر لشؤون الشعوب الأصلية (كندا)؛

مركز موارد القانون الهندي (الولايات المتحدة).

وقد وردت بعد ذلك المساهمات التالية:

رد حكومة فرنسا؛

تعليقات ومعلومات عن الممثل الدائم لبنغلاديش تتعلق بالحالة في مضائق تلال شيتاغونغ، بوجه خاص؛ مواد مقدمة من منظمة غير حكومية هي الحركة الهندية "توباج أمارو"؛

رسالة موجهة إلى وزير الداخلية بالولايات المتحدة من البرلمان الأوروبي (وفد العلاقات مع الولايات المتحدة ولجنة البيئة).

وتعرب المقررة الخاصة عن خالص تقديرها لجميع الدول ومنظمات الشعوب الأصلية والمنظمات الحكومية الدولية والمنظمات غير الحكومية التي قدمت معلومات واقتراحات متصلة بورقة العمل، استجابة لهذا الطلب، وما سبقه من طلبات للمعلومات.

٨- ونظرت اللجنة الفرعية في دورتما الثانية والخمسين في ورقة العمل النهائية عن الشعوب الأصلية وعلاقتها بالأرض (E/CN.4/Sub.2/2000/25) وأعربت عن تقديرها العميق وشكرها للمقررة الخاصة "لورقة العمل النهائية المستازة والبناءة" التي قدمتها. كما قررت اللجنة الفرعية أن تطلب إلى المقررة الخاصة أن تستكمل ورقة العمل النهائية التي قدمتها على أساس التعليقات التي أبديت في اللجنة الفرعية خلال دورتما الثانية والخمسين (الفقرات لا ٢٨ إلى ٣٩ من E/CN.4/Sub.2/2000/SR.18) وبعض الردود الإضافية التي وردت من الحكومات وسائر المصادر الموثوقة، وأن تقدم ورقة العمل النهائية إلى اللجنة الفرعية في دورتما الثالثة والخمسين (مقرر اللجنة الفرعية ).

9- وقد أوضحت التقارير والبيانات التي قدمتها الشعوب الأصلية من كافة أنحاء العالم أثناء دورات الفريق العامل المعين بالسكان الأصليين والمعلومات الواردة أثناء إعداد ورقة العمل أن قضايا الأراضي والموارد، وبوجه خاص، نزع مسلكية الشعوب الأصلية لأراضيها، هي من أهم القضايا وأكثرها إلحاحا. وفي الوقت ذاته، ساور بعض الدول، والمعاهد الأكاديمية والمنظمات غير الحكومية والأفراد قلق كبير من أن يترتب على الاعتراف بحقوق الإنسان للشعوب الأصلية رد جميع الأراضي والموارد التي أخذت من الشعوب الأصلية. وبالنظر إلى تنوع تاريخ الشعوب الأصلية في العالم أجمع، وتنوع العلاقيات والستطورات السياسية المتصلة بها وتباين القضايا القانونية ماضياً وحاضراً، سيلزم استعراض تلك المسائل على أساس كل حالة على حدة من قبل الشعوب الأصلية والدول معاً إن أمكن من أجل تسوية قضايا حقوق الشعوب الأصلية المتعلقة بالأرض. وترد معالجة هذه المسألة في الفرع ثالثاً أدناه.

• ١٠ ونظراً لضخامة عدد المشاكل والقضايا المتصلة بحقوق الشعوب الأصلية المتعلقة بالأرض فليس باستطاعة أي دراسة أو ورقة أن توليها جميعها عناية كاملة خلال الإطار الزمني المتاح لهذه المبادرة. فأي محاولة لمعالجة جميع مسائل الأرض والموارد ستكون بالضرورة سطحية ومطولة. وأفضل نهج، وهو المتبع في هذه الورقة، يقوم على فرز وتنظيم العدد الوافر من المسائل في إطار تحليلي ثم محاولة تعيين أهم المشاكل وأخطرها وأجدرها بالاهتمام في السعي إلى إيجاد وسائل لتخفيف المعاناة والمظالم التي تكابدها الشعوب الأصلية.

11- فما هي القيم الجوهرية التي ينبغي أن توجه أحكامنا لدي القيام بهذا العمل؟ أولاً، مبادئ حقوق الإنسان النبيلة المتضمنة في الإعلان العالمي لحقوق الإنسان، وفي العهدين الدوليين الخاصين بحقوق الإنسان، وبوجه حاص مبادئ المساواة وحسق تقرير المصير ومنع التمييز. وبالإضافة إلى ذلك، ينبغي لنا الاسترشاد بالقيم والمصالح الأساسية التي يستند إليها مشروع إعلان الأمم المتحدة بشأن حقوق الشعوب الأصلية: ومن بينها، صون ثقافات ومجتمعات الشعوب الأصلية ورفاهها، والقضاء على الفقر والحرمان المنتشرين بين هذه الشعوب، وكذلك الهدفان العظيمان المتمثلان في المساواة أمام القانون والعدالة للشعوب الأصلية وجميع الشعوب. ويبين مرفق ورقة العمل النهائية هذه الأجزاء ذات الصلة من الإعلان العلم والعهدين الدوليين الخاصين بحقوق الإنسان واتفاقية منظمة العمل الدولية المتعلقة بالشعوب الأصلية والقبلية في المقررة البلدان المستقلة (رقم ١٦٩)؛ وغير ذلك من صكوك حقوق الإنسان الدولية والإقليمية ذات الصلة. كما تسترعي المقررة الخاصة الانتباه إلى الشواغل المعرب عنها في ديباحة قرار اللجنة الفرعية ولجنة حقوق الإنسان وغيرهما من هيئات الخاصة العمل النهائية (۱۰). وفي هذا الإطار يرجى من أعضاء اللجنة الفرعية ولجنة حقوق الإنسان وغيرهما من هيئات الأمسم المستحدة ووكالاتما المتحصصة والدول، والشعوب الأصلية، والمؤسسات الأكاديمية، والمنظمات غير الحكومية، والأفراد المعنيين، قراءة ورقة العمل هذه والنظر فيها والتعليق عليها.

# أولاً - علاقة الشعوب الأصلية بأراضيها وأقاليمها ومواردها

17 منذ إنشاء الفريق العامل المعني بالسكان الأصليين شددت الشعوب الأصلية، في هذا المحفل، على الطابع الجوهري لعلاقتها بأوطانها. وفعلت ذلك في سياق الحاجة الماسة إلى تفهم مجتمعات السكان غير الأصليين لما لأراضي وأقاليم ومسوارد مجتمعات الشعوب الأصلية من أهمية روحية واجتماعية وثقافية واقتصادية وسياسية لاستمرار بقاء وحيوية تلك المجتمعات. ولفهم العلاقة الحميمة التي تربط الشعوب الأصلية، بأراضيها، وأقاليمها ومواردها ينبغي الاعتراف بالفروق الثقافية بينها وبين السكان غير الأصليين، وبخاصة في البلدان التي تعيش فيها. وحثت الشعوب الأصلية المجتمع العالمي على إعطاء قيمة إيجابية لهذه العلاقة المتميزة.

17- وكما أوضحت الشعوب الأصلية، ينبغي الإشارة إلى أنه من الصعب فصل مفهوم علاقة الشعوب الأصلية بأراضيها وأقاليمها ومواردها عن مفهوم اختلافاتها وقيمها الثقافية. فالعلاقة بالأرض وكل الكائنات الحية تحتل مكاناً

مركزياً في مجتمعات الشعوب الأصلية. فعلى سبيل المثال، يوفر نظام ملكية الأراضي المعروف باسم "كيبات" لدى شعب اللمبو الأصلي في نيبال، أداة تيسر الانتماء إلى مكان وإلى جماعة متميزة وهذه لا تنفصل عن ذاك. ويعرفهما "كيبات" بأنهما "القبيلة"(٢). ويفيد مرجع من المراجع بأن كيبات "منصهر في الثقافة ومعبر عنها وأي تعد على كيبات يعتبر تمديداً لصميم وجود اللمبو بوصفهم جماعة مستقلة داخل المجتمع"(٣). وقد أعلن البروفيسور روبرت أ. ويليام في سياق المناقشة التي جرت في الفريق العامل عن الحقوق الإقليمية للشعوب الأصلية أن "الشعوب الأصلية تشدد على أن الأسس الروحية والمادية لهوياتما الثقافية تعتمد في بقائها على علاقاتما الفريدة من نوعها، بأقاليمها التقليدية"(٤).

15- ويحاول البروفيسور جيمس ساكيي أندرسون أن يوضح هذه العلاقة المتميزة والإطار المفاهيمي بقوله "السكان الأصليون يرون الأرض وما عليها كحيز إيكولوجي يخلق فينا الوعي وليس كمفهوم إيديولوجي أو كمورد قابل للمعايرة والإبدال ... فرؤيتهم تنصب على دنيا أخرى، يغلفها حيز مقدس وهي أساسية بالنسبة لهويتهم وشخصيتهم وإنسانيتهم. ... إن مفهوم النفس لديهم لا يقف عند أجسادهم بل يمتد في الأرض إلى أقصى مدى تلمسه حواسهم"(ف). وقد تجلت هذه العلاقة في عناصر ثقافات الشعوب مثل عنصر اللغة. فمثلاً، حاول شيخ من الأنويت أن يوضح هذه العلاقة بقوله إن "لغتنا تنطوي على دراية متشابكة عميقة بالمنطقة القطبية الشمالية لا تتجلى في أي لغات أحرى"(٢).

0 ١ - وقد بدأ المجتمع الدولي، لعدد من الأسباب المختلفة، يستجيب للشعوب الأصلية في إطار فلسفة ومنظور عالمي جديدين في ما يتعلق بالأراضي والأقاليم والموارد. ويجري استنباط معايير جديدة تستند، في جانب منها، إلى القيم التي عبرت عنها الشعوب الأصلية والتي تتمشى مع منظور وفلسفة هذه الشعوب حول علاقاتها بالأرض والأقاليم والموارد.

17- إن السياسة والتوجه اللذين تتمسك بهما اللجنة الفرعية وغيرها من هيئات الأمم المتحدة فيما يخص علاقة الشعوب الأصلية بأراضيها وأقاليمها ومواردها تجسدهما استنتاجات المقرر الخاص خوسيه ر. مارتينيس كوبو، واقتراحاته وتوصياته السواردة في المجلد الخامس من الدراسة المتعلقة بمشكلة التمييز ضد السكان الأصليين (٧). وهذه الاستنتاجات والمقترحات والتوصيات تعكس عموماً تعبير الشعوب الأصلية عن هذه العلاقة المتميزة. يقول السييد مارتينيس كوبو ما يلى:

"مــن الأساسي إدراك وتفهم العلاقة الخاصة الروحية العميقة بين الشعوب الأصلية وأراضيها باعتبارها جوهرية لوجودها ذاته، ولكافة معتقداتما وعاداتما وتقاليدها وثقافتها.

"فالأرض بالنسبة لهذه الشعوب ليست مجرد شيء يمتلك ووسيلة للإنتاج. إذ أن العلاقة الكلية بين الحياة السروحية للشعوب الأصلية والأرض الأم وأراضي هذه الشعوب هي علاقة لها انعكاسات راسخة كثيرة. فأراضيها ليست سلعة يمكن اقتناؤها وإنما هي عنصر مادي يتعين التمتع به بحرية "(^).

17- ومن الأمثلة على الاعتراف بهذه العلاقة الخاصة، الإشارة بشكل محدد في المادة ١٣ من اتفاقية منظمة العمل الدولية رقم ١٦٩ بشأن الشعوب المعنية بالأراضي أو الله الدولية رقم ١٦٩ بشأن الشعوب المعنية بالأراضي أو الأقاليم، أو بكليهما، حسب الحالة، التي تشغلها أو تنتفع منها بطريقة أخرى، وخاصة الاعتبارات الجماعية في هذه العلاقة، من أهمية خاصة بالنسبة إلى ثقافات هذه الشعوب وقيمها الروحية".

١٨ - والطبيعة المتميزة لعلاقة الشعوب الأصلية بأراضيها قد أشار إليها أيضاً مشروع إعلان الأمم المتحدة بشأن حقوق الشعوب الأصلية، سواء في الديباجة أو في فقرات المنطوق. وتذكر المادة ٢٥، على الأخص، أن:

"للشعوب الأصلية الحق في حفظ وتعزيز علاقتها الروحية والمادية المتميزة بالأراضي والأقاليم والمياه والمياه والمساطق الساحلية وغيرها من الموارد التي ظلت، بصفة تقليدية، تمتلكها أو خلاف ذلك تحتلها أو تستخدمها، والحق في الاضطلاع بمسؤولياتها في هذا الصدد نحو الأجيال المقبلة".

19 - وأخريراً، فإن الإعلان الأمريكي المقترح بشأن حقوق الشعوب الأصلية، الذي صاغته لجنة البلدان الأمريكية لحقوق الإنسان، والذي هو قيد النظر حالياً في المجلس الدائم لمنظمة الدول الأمريكية يحتوي في ديباحته على الصيغة التالية:

"[إن الدول،]

"إذ تسلم بالاحترام الذي توليه للبيئة، ثقافات الشعوب الأصلية في الأمريكتين، وإذ تأخذ بعين الاعتبار، العلاقة الخاصة بين الشعوب الأصلية والبيئة والأراضي والموارد والأقاليم التي تعيش فيها ومواردها الطبيعية.

... '

"وإذ تسلم بأنه في كثير من ثقافات الشعوب الأصلية، تعد النظم الجماعية التقليدية للإشراف على الأراضي والأقاليم والموارد واستخدامها، بما في ذلك المسطحات المائية والمناطق الساحلية، شرطاً ضرورياً لبقائها، وتنظيمها الاجتماعي، وتنميتها، ورفاهها الفردي، والجماعي "(٩).

• ٢- وباختصار، فإن كلاً من هذه الأمثلة يؤكد عدداً من العناصر التي تنفرد بها الشعوب الأصلية وهي: '١' أنه توجد علاقة عميقة بين الشعوب الأصلية وأراضيها وأقاليمها ومواردها؛ '٢' أن هذه العلاقة ذات أبعاد ومسؤوليات اجتماعية وثقافية وروحية واقتصادية وسياسية عديدة؛ "٣' أن البُعد الجماعي لهذه العلاقة هام؛ '٤' أن جانب هذه العلاقة المشترك بين الأجيال، أساسي أيضاً لهوية الشعوب الأصلية وبقائها وقدرة ثقافتها على الاستمرار. وقد تكون هناك عناصر إضافية ذات صلة بالشعوب الأصلية وعلاقتها بأراضيها وأقاليمها ومواردها لم تشملها هذه الأمثلة.

# ثانياً - تاريخ ومعلومات أساسية: أثر النظريات التي أخذ بها في التجريد من الملكية

17- إن الـــتدهور التدريجي في مجتمعات الشعوب الأصلية يمكن عزوه إلى عدم الاعتراف بالعلاقة العميقة التي تربط الشعوب الأصـــلية بأراضـــيها وأقاليمها ومواردها وعدم الاعتراف لهذه الشعوب بحقوق الإنسان الأساسية الأخرى. فالنظام الطبيعي لحياة الشعوب الأصلية قد تعرض وما فتئ يتعرض للتهديد من قبل نظام آخر، نظام لم تعد تمليه البيئة الطبيعية أو علاقة الشعوب الأصلية بحــا. وحالــة الـــتدهور والتغير السريعين لمجتمعات الشعوب الأصلية إنما تعزى إلى إنكار ما لهذه الشعوب من حقوق في أراضيها وأقاليمها ومواردها.

7Y- فاستعمار أقاليم الشعوب الأصلية قد أثر على هذه الشعوب بعدة طرق. إذ حدث تدهور ديموغرافي بفعل سوء المعاملة، والاستعباد، والانتحار، والمعاقبة على المقاومة، والحرب، وسوء التغذية الناجم عن تدمير البيئة الطبيعية أو الاستغلال المفرط للموارد الطبيعية، والأمراض، والإبادة السافرة. ويقول رودولفو ستافنهاغن إن "العدد الكلي لسكان الأمريكتين انخفض بنسبة ٩٥ في المائة في القرن ونصف القرن اللذين أعقبا المواجهة الأولى "(١٠) إن الإصرار على تنصير الشعوب الأصلية وإخضاعها لـ "سيادة" الملوك الأجانب قد أشاع الفوضى والاضطراب على نطاق واسع على الرغم من بعض المحاولات السابقة لمعاملتها "معاملة ودية". ومع تضاؤل عدد السكان، الهار النظام الاجتماعي التقليدي نتيجة لحاولات المبشرين والمواقف الغربية إزاء تقسيم العمل، والتفرقة بين الجنسين وغير ذلك. وتطبيق الممارسة القائمة على إعطاء قيمة نقدية للأشياء وشراء وبيع أشياء كانت تعتبر سابقا غير قابلة للعرض في السوق، بما في ذلك الأرض، ضاعف مصن وطاًة بيئة اقتصادية مناقضة تماماً للنظام الاقتصادي التقليدي لمعظم مجتمعات الشعوب الأصلية. فهذه المفاهيم كلها كانت دخيلة على التنظيم الاجتماعي الجماعي للشعوب الأصلية.

97- إن تقارير الوقائع المتعلقة بترع ملكية أراضي الشعوب الأصلية ومصادرها متنوعة وتفصيلية مستفيضة إلى حد يتعذر معه فحصها في ورقة العمل هذه. وهناك الكثير مما يمكن معرفته من الشعوب الأصلية في كافة أنحاء العالم عن الطرق والسنظريات القانونية التي استخدمت لتجريدها من ممتلكاها. على أن من المهم للغاية أن نبرز الآن وجود أوجه تحيز ثقافي أسهمت في بناء الإطار المفاهيمي الذي أقيم لإضفاء الشرعية على الاستعمار وعلى مختلف الأساليب التي استخدمت لترع مسلكية الشسعوب الأصلية ومصادرة أراضيها وأقاليمها ومواردها. ويمكن الاطمئنان إلى القول إن المواقف والنظريات والسياسات الستي وضعت لتبرير انتزاع الأراضي من الشعوب الأصلية كانت ولا تزال مدفوعة إلى حد كبير بالمآرب الاقتصادية للدول(١١).

٢٤ وكان المنظرون الأوائل الذين تبنوا إطاراً لا "المذهب الطبيعي" هم أول من عالج المسألة الصعبة المتعلقة بمركز الشيعوب الأصلية باعتبارها المالكة الشرعية لأراضيها وأقاليمها ومواردها. وكانت هذه التفسيرات القائمة على "المذهب الطبيعي" مستندة إلى مبدأ وجود سلطة أعلى، وسبب

إلهي، ومتأصلة في المبادئ الأخلاقية. وكان من سماتها البارزة مبدأ المساواة بين جميع البشر. وكان لهذا المبدأ مكان هام في بيان تطبيق القانون الطبيعي على "هنود" العالم الجديد. وفي السنوات الأخيرة، استخدمت جماعات معارضة لرفع مظالم الماضي، هذا المبدأ محتجة بأن "المساواة بين الجميع" تعني الابقاء على الوضع الراهن، أو الأسوأ من ذلك، حرمان الشعوب الأصلية من مركزها الفريد في قوانين ومعاهدات ودساتير كندا والولايات المتحدة (١٢).

٥٢- وقام أنصار المذهب الطبيعي الأوائل فعلاً، بالدفاع عن الهنود، في مواجهة السلطة الإمبريالية والبابوية فيما يتعلق عصراعم ملكية الأسبان لأراضي وموارد الهنود واستخدامهم واستغلالهم لها وهي المزاعم القائمة على مبدأي الفتح والاكتشاف. واحتجوا بأن للشعوب الهندية في الواقع حقوقاً في الأراضي. وذهب البعض شوطاً أبعد من ذلك بتناولهم، في سياق قوانين الحرب، حقوق وأهلية الأمم والشعوب الهندية للدخول في علاقات تعاهدية بالرغم من "جهلها بالدين الصحيح". ووفقاً لنظريتهم، إذا كانت الشعوب الهندية في الواقع من البشر ومتساوية معهم، فسيكون لديها "سبب مشروع" لشن الحرب ضد الغزاة. وما لم يكن الفتح مترتباً على حرب عادلة فلا يجوز حرمان الهنود من ملكية أراضيهم أو حرمالهم من وجودهم المستقل، بإرادة منفردة.

77- وهـذه الأعـراف الخاصـة بالمواجهات الأوروبية مع الشعوب الأصلية كانت اللبنات التي أقيم عليها نظام من المبادئ والقواعد الناظمة للمواجهات بين كافة شعوب العالم. واستمر المنظرون اللاحقون طوال السنوات الأولى من القرن التاسـع عشر في إدراج الشعوب الأصلية غير الأوروبية ضمن أشخاص ما أصبح يعرف باسم "قانون الأمم"، وفيما بعد، "القانون الدولى".

77- وعلى هذا فإن المنظرين الأوائل قد تناولوا فعلاً مسألة حقوق الشعوب الهندية في إطار القانون الطبيعي، وإن كان ذلك قد تم بدون مشاركتها أو علمها. ومع ذلك، فإن هؤلاء المنظرين كانوا يعتقدون أن القانون الطبيعي قادر على الاستجابة لحقوق ومصالح الشعوب الأصلية في الأمريكتين. وأياً كانت الحماية التي قدمها قانون الأمم السابق للشعوب الأصلية، فإنما لم تكن كافية لوقف قوى الاستعمار والإمبراطورية في زحفها في كافة أنحاء المعمورة. وقد عدل المنظرون، في نهاية المطاف، قانون الأمم، ليصبح معبراً عن أوضاع يجري فيها إخضاع الشعوب الأصلية ويضفي بالتالي الشرعية على هذه الأوضاع. ولا يزال القانون الدولي معنياً، في المحل الأول، بحقوق وواجبات الدول الأوروبية والدول "المتحضرة" الشبيهة بما، ومستمداً، أساساً، من القوانين الوضعية الرضائية لتلك الدول.

7۸- وللأسف، فإن القيم المسيحية الثابتة وغيرها من القيم الدينية أصبحت مترسخة في القانون الطبيعي والقانون الدولي، مقوضة بذلك أية إمكانية لطرح مطالبات الشعوب الأصلية وحقوقها وقيمها ودفعها قدماً في السنوات التي أعقبت الغزو. وشاع وصف الشعوب الأصلية، في خُطاب القانون الطبيعي باله "كافرة" واله "وثنية". وتكفي المصطلحات وحدها لإظهار المواقف التمييزية والعنصرية. ولئن كان القانون الطبيعي أكثر رحابة من بعض الوجوه، فإن مفهوماً بالغ الضيق قد

بـــدأ يبرز عندما عززت الدول المستعمرة مغامراتها في العالم الجديد وفي أماكن أخرى. وبدأت رؤيتها وقيمها في تصنيف الأمم والشعوب الأصلية.

97- وفي معظم الحالات، لم يؤمِّن المستعمرون "ملكية" أراضي وأقاليم وموارد الشعوب الأصلية إلا بالتسويغ والسيطرة العسكرية. فالاستيلاء على أراضي الهنود في الأمريكتين وفي أنحاء أحرى تم بعدة طرق ولكن غالبا، باستخدام القوة العسكرية. وحيث لم يكن من المستطاع شن "حرب عادلة"، كانت تبرم المعاهدات. وفيما يتعلق بأمريكا الشمالية كتب فاين ديلوريا، الابن، يقول:

"كان إبرام المعاهدات وسيلة عملية لكسب موطئ قدم في القارة بدون إثارة ذعر السكان الأصليين. ومن ثم، فإن إبرام المعاهدات مع الهنود أضفى مسحة من التهذيب والشرعية على علاقات المستوطنين البيض بالهنود، ولم يدفع القبائل إلى عمل ثأري فوري. فبدلاً من إخضاع الهنود للاسترقاق أو مجرد الاستيلاء على أراضيهم عن طريق استخدام القوة، وهو ما فعلته أسبانيا في نهاية المطاف، فإن التهذيب ساد في أمريكا الشمالية. فأراضي الهنود وحقوقهم في العيش في مناطق معينة كانت تشترى في جلسات رسمية تبرم فيها المعاهدات"(١٣).

• ٣٠ وتضاءل ما تبقى من الأراضي بفعل عمليات الطرد باستخدام القوة أو الإكراه، أو إعادة التوطين أو تقسيم الأراضي. وأُجبرت جماعات كثيرة من الشعوب الأصلية على العيش في المحتجزات. وكان لفصل الشعوب الأصلية عن أراضيها وأقاليمها وعدم اعتراف الدول بالأهمية الاجتماعية والثقافية والروحية والاقتصادية للأرض لدى الشعوب الأصلية آثار قصيرة الأجل وطويلة الأجل على جماعات الشعوب الأصلية.

171 إن نظريات التجريد من الملكية التي ظهرت في التطور اللاحق للقانون الدولي الحديث، وبخاصة الأرض المباحة (terra nullius) و"الاكتشاف"، كانت لها جميعاً آثار سلبية معروفة على الشعوب الأصلية. ويذهب مبدأ الأرض المباحة، كما طبق على الشعوب الأصلية، إلى أن أراضي الشعوب الأصلية هي أراض شاغرة من الناحية القانونية إلى أن يأتي وجود مستعمر ولذا يمكن أن تصبح ملكا للقوة المستعمرة عن طريق الاحتلال الفعلي (١٤). وعلى وجه التحديد، منح مبدأ "الاكتشاف" للدولة المكتشفة لأراض كانت تجهل وجودها، في القرون السابع عشر والثامن عشر والتاسع عشر، حق ملكية ناقص يكتمل بالاحتلال الفعلي في غضون فترة زمنية معقولة (١٠). ويعطي المبدأ، على نحو ما طبقته الدول بسند محدود أو بلا سند من القانون الدولي، القوة "المكتشفة" المستعمرة حقا مطلقا في أراضي الشعوب الأصلية، رهنا فقط باستخدام الشعوب الأصلية وشغلها لها، وهو ما يشار إليه أحيانا بتعبير حق السكان الأصلين (١٦). ولم يدرك المختمع الصدولي إلا مؤحراً أن هذه المبادئ عنصرية وغير مشروعة. فمثلا، بينما أسست المحكمة الدائمة للعدل الدولية بأن مبدأ الصادر في قضية غرينلاند الشرقية لعام ١٩٣٣ (١٠) على الإطار والمواقف نفسها، قضت محكمة العدل الدولية بأن مبدأ الأرض المباحة قد طبق خطأ وبشكل غير صحيح على الشعوب القبلية في الصحراء الغربية (١٠).

7٣- وناقشت المحكمة العليا في أستراليا في حكمها الصادر في عام ١٩٩٢ في قضية مابو ضد كويترلند الآثار القانونية وغيرها من الآثار المترتبة على نظرية الأرض المباحة. وشحبت المحكمة هذه النظرية وخلصت إلى أن هذه "النظرية الجائرة والتمييزية ... لم يعد ممكناً قبولها". وأدى هذا الحكم إلى وضع قانون حق الملكية الخاص بالسكان الأصليين الذي اعتمدته والتمييزية ... لم يعد ممكناً قبولها". وأدى هذا الحكم إلى وضع قانون حق الملكية الخاص بالسكان الأصلية في أستراليا تأمين حقوقها في الأرض. بيد أن الشعوب الأصلية الأسترالية أبلغت الفريق العامل بأنها تواجه مصاعب جمة فيما يتعلق بهذا القانون وبأنها الأرض. بيد أن الشعوب الأصلية الأسترالية أبلغت الفريق العامل بأنها تواجه مصاعب جمة فيما يتعلق بهذا القانون وبأنها تنطوي على حكم ولا أساس لها من الصحة أن ومعرفة إلى أي حد يمكن لحكومة أستراليا أن تواصل القضاء على حقوق الشعوب الأصلية في الملكية مسألة الشعوب الأصلية في الملكية مسألة يجري بشأنها نقاش متواصل. وقد أصدرت لجنة القضاء على التمييز العنصري، في ١٨ آذار/مارس ١٩٩١ قراراً مفاده أن يجري بشأنها نقاش متواصل. وقد أصدرت لجنة القضاء على التمييز العنصري، في ١٨ آذار/مارس ١٩٩١ قراراً مفاده أن الأحكام التي تضمنتها تعديلات قانون سند ملكية السكان الأصليين لعام ١٩٩٨ تسقط أو تعيق ممارسة السكان الأصليين لعام ١٩٩٨ المفقرة ٢١ المقرر ٢ (٤٥)). وترد لحسق ملكيتهم ومصالحهم وتنطوي على تمييز ضد حاملي هذه السندات (٨٩/٥/١٤) الفقرة ٢١ المقرر ٢ (٤٥)). وترد الستمييزية لا تزال واضحة في النظرية والتطبيق القانونيين وأن تلك المواقف التي تتبناها التشريعات وأحكام المحاكم الوطنية قيد توقع الشعوب الأصلية في شرك خطاب قانوني لا يتبني قيمها الثقافية أو معتقداتها أو مؤسساتها أو وجهات نظرها المتميز ١٠٠٠.

# ثالثاً - إطار لتحليل مشاكل معاصرة تتعلق بحقوق الشعوب الأصلية في الأرض

٣٣ - إن المشاكل الرئيسية التي سيجري تقصيها في ورقة العمل هذه كثيرة ومتنوعة، وهذه المشاكل يمكن تنظيمها في إطار تحليلي يساعد على توضيحها وعلى تعيين الحلول الممكنة لها. وفيما يلي هذا الإطار التحليلي:

# ألف - عدم اعتراف الدول بحقوق الشعوب الأصلية في أراضيها وأقاليمها ومواردها

٣٤- تنقسم هذه المشكلة، وهي أهم المشاكل وأوسعها انتشاراً، إلى جزأين: عدم اعتراف الدول بانتفاع الشعوب الأصلية بالأرض وشغلهم وملكيتهم لها، وعدم قيام الدول بمنح مركز قانوني مناسب، وأهلية قانونية مناسبة، وحقوق قانونية أخرى فيما يتصل بملكية الشعوب الأصلية للأرض.

## ١- عدم اعتراف الدول بانتفاع السكان الأصليين بالأرض وشغلهم وملكيتهم لها

97- إن البلدان في أنحاء كثيرة من العالم تجهل أو تتجاهل أن مجتمعات الشعوب الأصلية أو قبائلها أو أممها تشغل مساحات من الأراضي والبحار وتنتفع بها، وألها ما برحت تفعل ذلك في حالات كثيرة منذ عصور سحيقة. وتقع هذه المساحات عادة بعيداً عن العواصم وغيرها من المناطق الحضرية، كما أن البلدان تنظر، عادة، إلى هذه الأراضي والموارد التي باعتبارها أراضي عامة أو حكومية. ومع أن الشعب الأصلي المعني يعتبر نفسه، لسبب وجيه، مالكاً للأراضي والموارد التي يشغلها وينتفع بها، فإن البلد ذاته يتصرف في هذه الأراضي والموارد، كما لو كان الشعب الأصلي لا وجود له عليها (٢٠). وتنفاقم هذه الترعات الحكومية في دول اتحادية مثل كندا والولايات المتحدة، حيث تمارس حكومات الولايات/المقاطعات، بل الحكومات الحلية أحيانا، هذه الأعمال، بتنسيق أو بدون تنسيق مع الحكومة المركزية أو الوطنية، أو بشكل مستقل كجزء من سياستها الخاصة (٢٢).

٣٦ وهناك أمثلة كثيرة على تصرف الدولة بصورة منفردة على نحو ما سبق وصفه فيما يتعلق بأراضي الشعوب الأصلية التقليدية. ففي بليز، قامت الحكومة مؤخراً بمنح ١٧ امتيازاً لقطع الأخشاب لشركات أجنبية لقطع الأخشاب في غابات كان شعب المايا يعيش فيها دائماً ويعتمد عليها في بقائه. ويواجه السان أو البوشمان في بلدان أفريقية معينة، في جمـلة ما يواجهونه من مشاكل متعلقة بالأرض، مصاعب جمة بسبب عدم وجود تشريع وطني يصون انتفاعهم بالأرض وحيازهم لها (٢٣). ففي جنوب أفريقيا، على سبيل المثال، يقال إن عدة مجتمعات أصلية من السكان تسعى إلى إقناع الحكومات المحلية بأن لها الحق في أراض تقليدية معينة (٢٤). وتشير منظمتان إلى أن صاميي النرويج يكافحون ضد عدد من الإجراءات الحكومية التي تهدد ما تبقى من أراضيهم ومواردهم، بما في ذلك نقل ملكية نسبة كبيرة من الأرض في فينمارك إلى شركة تابعة للدولة وتسعى إلى الربح، وما يعتزم القيام به من توسيع وضمن ميدانين للتدريب العسكري(٢٠٠). وفي بابوا غيــنيا الجديــدة (أريـــان الغربية) شجعت الحكومة الأندونيسية الارتحال إلى أراض كانت الشعوب الأصلية تعيش فيها واستيطان تــلك الأراضي (٢٦). وفي بعض البلدان، تسببت هذه العملية، وفقا للتقارير، في تشريد الشعوب الأصلية على نطاق واسع، وأجبرت عمليا عددا كبيرا منهم على العيش في بلدان أخرى. وكما يفيد مصدر موثوق به "فإن الشعوب الأصلية في الفلبين تستقطن أراضيها" لأن الدولة الفلبينية تدعى امتلاكها لنحو ٦٢ في المائة من إقليم البلد(٢٧). وهناك أوضاع مماثلة جرى التبليغ عنها في كل من إندونيسيا وتايلند والهند ويقال إن معظم البلدان الأفريقية تطالب بجميع الأراضيي الحراجية (٢٨). وفي نيكاراغوا، خططت الحكومة لإنشاء محمية بيئية أو متترهاً بيئياً، غاضة الطرف كليا عن السكان الأصليين الذين يعيشون في تلك الأرض. وقد تبين من دراسة مارتينيس كوبو أن بلداناً كثيرة تعيش فيها أعداد كبيرة من السكان الأصليين نفت وجود هذه الشعوب لديها. ورغم تحسن هذا الوضع فيبدو أن المشكلة لا تزال قائمة.

## ٢- عدم قيام الدول بمنح مركز قانوني مناسب وأهلية قانونية مناسبة وحقوق قانونية أخرى

٣٧- ترتبط هذه المشكلة ارتباطاً وثيقاً بالمشكلة التي نوقشت آنفاً. ومع أن الدول تعلم بوجود مجتمعات الشعوب الأصلية أو أممها أو مجموعاتها وبأنها تستخدم وتشغل وحدها منطقة معينة، فإن بعض الدول لا تعترف بأن للشعوب الأصلية المعنية تملكاً قانونياً أو حقوقاً قانونية فيما يتعلق بالأراضي أو الموارد. وفي بعض الحالات، ينظر إلى الشعوب الأصلية على أنها تستخدم الأراضي العامة أو الوطنية بموافقة على مضض من الحكومة.

77- ومفه—وم حق الشعوب الأصلية في الملكية وعلاقة هذا المفهوم القانوني بحقوق الإنسان للشعوب الأصلية أمران لهما درجة كبيرة من الأهمية. وفي بلدان كثيرة، منها بوجه خاص بلدان الكومنولث البريطاني، وغيرها، ينشئ الانتفاع بالأرض وحيازتما بصورة حصرية منذ عهد سحيق حق الملكية للشعب الأصلي. وهو حق يمكن الاحتجاج به في مواجهة الجميع ما عدا الجهة صاحبة السيادة أي حكومة الدولة (٢٩٠). وحيثما يعترف بحق الشعوب الأصلية في الممكن الاعتداد به في النظام القانوني المكن الاعتداد به في النظام القانوني الحلي الخيلي. بيد أن حق الملكية غالباً ما يتعرض للإبطال نتيجة لممارسة النفوذ الحكومي على نحو غير مشروع على المنقيض من الحماية القانونية والحقوق التي تمنح، في معظم البلدان، حماية لأراضي وممتلكات المواطنين وغير المنحدرين من الشعوب الأصلية. (يناقش هذا الأمر بمزيد من التفصيل في الفقرات من ٤٢ إلى ٤٧ أدناه). ولعل هذه الحقيقة وحدها هي السبب في الأغلبية الساحقة من مشاكل حقوق الإنسان التي تمس الشعوب الأصلية.

97- ويتسم حق الشعوب الأصلية في الملكية، في الكثير من البلدان التي تقر به فعلاً، بمحدودية أكبر في طابعه القانوني والحقوق التي ترتبط به ومحدودية أكبر أيضاً في الحماية القانونية التي تمنح لذلك الحق مقارنة بحقوق أخرى في ملكية الأراضي. وعلى سبيل المثال، نظرت المحكمة العليا لكندا، باستفاضة في مسألة الحق الأصيل في الملكية في قضية ديلغاموك ضد الملكة التي أصدرت فيها حكمها المؤرخ في ١١ كانون الأول/ديسمبر ١٩٩٧. ورأت المحكمة أن الحق الأصيل معترف به ومؤكد في قانون الدستور لعام ١٩٨٢. وقضت المحكمة بأنه حتى في الأرض، ومصلحة في المسلكية، وحق جماعي، وأنه فريد في نوعه. ويوضح رئيس المحكمة أن الحق الأصيل في ملكية الأرض في كندا حتى منفصل وهو أدين مرتبة مقارنة بالحق البسيط العادي. فالحق الأصيل يوصف بأنه "عبء" على حق التاج. وهو حق لا يمكن إسناده إلا إلى التاج. وهو لا يعدو أن يكون حقاً في استخدام الأرض وشغلها وهناك قيد مهم تضعه المحكمة العليا على استخدام الأرضي، فالأرضي، فالأراضي، وعلى سبيل المثال، فالأراضي التي تستخدم على النحو الذي يقضي على قيمتها بوصفها أراض للصيد. وتتم المطالبة بتعويض منصف في حالات تستخدم على النحو الذي يقضي على قيمتها بوصفها أراض للصيد. وتتم المطالبة بتعويض منصف في حالات التعدي على حق الشعوب الأصلية في الملكية ولكن لم تحدد مبادئ واضحة للتعويض في الحكم الصادر. "".

• ٤- وفي بعض البلدان، لا تتوافر لمجتمعات الشعوب الأصلية، الأهلية القانونية لامتلاك الأرض، أو لا تتوافر لها أهلية امتلاك الأرض بشكل جماعي. وحيث لا يعترف للشعوب الأصلية أو للمجموعة الأصلية بمركز أو وجود قانوني، فإنه لا يمكنها الاحتجاج بملكيتها للأرض أو الموارد ولا اتخاذ إجراء قانوني لحماية مصالحها في تلك الملكية. والكثير من البلدان التي كانت منذ جيل مضى تُحرم الشعوب الأصلية من هذه الأهلية القانونية، قد أجرت الآن إصلاحات إيجابية غير أنه يتعين إجراء مزيد من الدراسة لهذه المشكلة.

## باء - القوانين والسياسات التمييزية التي تمس الشعوب الأصلية فيما يتعلق بأراضيها

13- في البلدان السي سنت مجموعة من القوانين الوضعية ومجموعة من السوابق القانونية المتعلقة بالشعوب الأصلية - وعدد هذه البلدان آخذ في التزايد- تنشأ أهم المشاكل، فيما يبدو، نتيجة لاستمرار القوانين والمبادئ القانونية التي تطبق على الشعوب الأصلية وأراضيها ومواردها (<sup>(٣)</sup>). إن مفهوم منح حق ملكية خاص للجماعة الأصلية، حسبما نوقش آنفاً، تمييزي في حد ذاته لأنه لا يوفر لملكية الشعوب الأصلية لأراضيها ومواردها سوى مركز قانوني منقوص وهش ومتدن (<sup>(٣)</sup>). وهذه القوانين والنظريات القانونية التمييزية تستحق اهتماماً خاصاً، لأنه يبدو ألها واسعة الانتشار، وألها تنتهك المعايير الدولية الحالية لحقوق الإنسان، كما يبدو ألها قابلة للتصويب نسبياً.

# ١ – قوانين تتعلق بإسقاط حقوق الشعوب الأصلية في أرضها ومواردها(٣٣)

13- إن جميع البلدان التي تعيش فيها الشعوب الأصلية تؤكد كلها تقريباً سلطتها في "إسقاط" حقوق الشعوب الأصلية في ملكية الأراضي وحقوقها الأخرى فيها داخل حدود تلك البلدان، بدون الحصول على موافقة من تلك الشعوب. ومفهوم "الإسقاط" يشمل الشراء والبيع الطوعيين لحجج الملكية، لكن الأعم هو استخدام لفظة "إسقاط" بمعنى الاستيلاء السافر أو المصادرة، وذلك في أغلب الأحيان بدون تعويض عادل. ومصطلح الإسقاط، شأنه شأن مفهوم حجة الملكية الخاصة للسكان الأصليين قد برز استعماله بصورة ملحوظة أثناء الفترة الاستعمارية (٢٤).

27 إن مشكلة الإسقاط متصلة بمفهوم حجة الملكية المسندة للشعوب الأصلية. والعيب الرئيسي فيما يسمى بحجة الملكية المسندة للشعوب الأصلية يتمثل في ألها بحكم تعريفها حجة يمكن سحبها متى شاءت ذلك الجهة صاحبة السيادة، أي الحكومة الاستعمارية، أو، في الوقت الحاضر، الدولة. وإن ممارسة الإسقاط القسري لحقوق الشعوب الأصلية في الأرض، هي من بقايا الفترة الاستعمارية شألها في ذلك شأن حجة الملكية الخاصة للجماعة الأصلية. وفي العصر الحديث، يبدو أن ممارسة الإسقاط القسري لحجج ملكية الأراضى بدون دفع تعويض لا تطبق

إلا عـــلى الشعوب الأصلية. ولذا فإن أقل ما يقال عنها في هذا الصدد إنها تمييزية وغير عادلة، وتستحق الدراسة الدقيقة.

23- وتقدم قضية هنود تي - هيت - تون ضد الولايات المتحدة محكنها (باستثناءات محدودة) أن تستولي على الإسقاط. ففي هذه القضية، قررت المحكمة العليا أن الولايات المتحدة يمكنها (باستثناءات محدودة) أن تستولي على أرض أو ملك لقبيلة هندية أو تصادرها، دون اتخاذ الإجراءات القانونية الواجبة، ودون دفع تعويض عادل على السرغم من أن دستور الولايات المتحدة ينص صراحة على أن الحكومة لا يجوز لها الاستيلاء على أي ممتلكات، بدون اتخاذ الإجراءات الواجبة وبدون تقديم تعويض عادل. ورأت المحكمة العليا أن الملكية التي تستند إلى حجة ملكية خاصة بالشعوب الأصلية، وهو حال معظم أراضي الهنود، لا تتمتع بالحماية الدستورية الممنوحة لسائر الممتلكات. ويمكن تبين الطبيعة العنصرية التمييزية لقضية تي - هيت - تون من رأي المحكمة الذي نورد فيما يلي مقتطفاً منه:

"لم يصدر على الإطلاق في أي قضية نظرت فيها هذه المحكمة حكم بأن سحب الكونغرس لحقوق الهنود في التملك والانتفاع يقتضي تقديم تعويض. إن الشعب الأمريكي يتعاطف مع سليلي الهنود الذين حرموا من مواطنهم والمناطق السي يصطادون فيها بفعل زحف الحضارة. وقد سعى الشعب الأمريكي إلى جعل الهنود يشاركون في مزايا مجتمعنا كمواطنين في هذه الأمة. ووضع عن طيب خاطر ترتيبات سخية لإتاحة الفرصة للقبائل لنيل تعويض عن المظالم وذلك على سبيل الإنعام من جانبه وليس بمقتضى مسؤولية قانونية".

" وكل تلميذ من تلاميذ المدارس الأمريكية يعلم أن القبائل الهمجية في هذه القارة قد حرمت من مسراعي أسلافها بالقوة، وأنه حتى عندما تخلى الهنود عن ملايين الأفدنة بموجب معاهدات عقدت لقاء بطاطين وأغذية وحلى صغيرة رخيصة لم يكن ذلك بيعاً، وإنما كانت إرادة الفاتحين هي التي حرمتهم من أرضهم".

93- إن المسبدأ القانوني الذي أو جدته هذه القضية لا يزال هو القانون الذي يحكم هذه المسألة في الولايات المتحدة اليوم (٢٦). واتسام هذا الحكم بطابع التمييز العنصري لم يحل دون استخدام هذا المبدأ بحرية من قبل المحاكم وفي التشريع من قبل كونغرس الولايات المتحدة، حتى في السنوات الأخيرة. والواقع أن الكونغرس استند إلى هذا المبدأ في عام ١٩٧١ عندما أسقط جميع الحقوق والمطالبات المتعلقة بالأراضي للأمم والقبائل الأصلية كلها تقريباً، ويسلغ عددها ٢٢٦ أمة وقبيلة في ألاسكا وذلك باعتماده قانون تسوية مطالبات أهل ألاسكا الأصليين. ونص القانون على تحويل الأراضي إلى شركات تتوخى الربح يجب أن تنشئها الشعوب الأصلية، وعلى دفع مبلغ من المال لكل شركة منها – وهو مبلغ يقل بكثير عن قيمة الأرض. أما القبائل الأصلية في ألاسكا فلم يُدفع لها في حد ذاتما أي مبلغ. أما الأراضي المتبقية من المساحات التي كانت تخص القبائل أو كانت تطالب بها، فقد سلمت إلى ولاية ألاسكا والولايات المتحدة. ولم توافق القبائل الأصلية في ألاسكا أبداً على هذا التشريع. وبسبب المفاهيم المتعلقة ألاسكا والولايات المتحدة. ولم توافق القبائل الأصلية في ألاسكا أبداً على هذا التشريع. وبسبب المفاهيم المتعلقة ألاسكا والولايات المتحدة. ولم توافق القبائل الأصلية في ألاسكا أبداً على هذا التشريع. وبسبب المفاهيم المتعلقة المسكا والولايات المتحدة. ولم توافق القبائل الأصلية في ألاسكا أبداً على هذا التشريع. وبسبب المفاهيم المتعلقة

بحجة الملكية الخاصة بالشعوب الأصلية وإمكان إسقاطها، وبسبب المبادئ القانونية التمييزية المتصلة بذلك (والتي تتناول بمزيد من البحث أدناه)، أصبح مفهوماً أن أراضي هذه الشعوب الأصلية يمكن الاستيلاء عليها بشكل سافر، بدون دفع أي مقابل أو تعويض عادل (٣٧).

73 - وأف د ممثلو الشعوب الأصلية والخبراء في شؤولها بأن بلداناً كثيرة أخرى لديها قوانين وسياسات ممثلة لقوانين وسياسات الولايات المتحدة في هذا المضمار. فكندا، مثلاً، قد أرست هذا المبدأ في عام ١٩٨٨ (٢٦٠)، ولكن المسادة ٥٣(١) من قانون الدستور الصادر في عام ١٩٨٢، لم تعد المحاكم في كندا تسلم بسلطة الحكومة في معاهدات وتؤكدها. وبحكم قانون الدستور الصادر في ١٩٨٢، لم تعد المحاكم في كندا تسلم بسلطة الحكومة في "إسقاط" حقوق الشعوب الأصلية. وبدلاً من ذلك قررت المحاكم أن حقوق الشعوب الأصلية بما فيها حقها في الأراضي، ليست مطلقة بل يمكن أن "تطغى عليها" الحكومة الاتحادية أو حكومة المقاطعة عندما يكون التعدي "ميرراً" بحكم حاجات المجتمع الأوسع. وفي حالة حديثة العهد كتب، لأمر، رئيس المحكمة العليا في كندا، ما يلي: "أرى أن تنمية الزراعة والحراجة والتعدين وتوليد الطاقة الكهرمائية والتنمية الاقتصادية العامة للمناطق الواقعة في المجزء الداخلي من كولومبيا البريطانية وحماية البيئة أو الأنواع المهددة بالانقراض وبناء المرافق الأساسية واستيطان المحكن الأجانب من أجل تحقيق تلك الغايات هي من الأهداف المتمشية مع هذا الغرض ويمكن، من حيث المبدأ، أن تسبرر الستعدي على حقوق الشعوب الأصلية في الملكية" (ديلغاموك ضد الملكة، الفقرة ١٦٥، فتوى رئيس المحكمة، حكم لم ينشر، مؤرخ في ١١ كانون الأول/ديسمبر ١٩٩١). و لم يتضح بعد ما إذا كان هذا الشرط المسلوبية و الملكية الأرض مقارنة بالقانون مسلوبية و لا تمييزياً من الحماية القانونية مقارنة بالقانون يوفر لحقوق الشعوب الأصلية في الملكية مستوى مسلوباً ولا تمييزياً من الحماية القانونية مقارنة بحقوق الآخرين في الملكية.

93- وكما يتبين من المناقشة الآنفة، قضت المحكمة العليا في استراليا في قضية مامبو ضد كويترلند بأن مبدأ الأرض المباحة لا يجوز تطبيقه لحرمان الشعوب الأصلية من حقوقها المتعلقة بالأرض ولكنها أكدت مع ذلك سلطة الدولة في إسقاط حجة الملكية الخاصة بالشعوب الأصلية (٢٩٠). ورأت المحكمة أن حق الشعوب الأصلية في الملكية يجوز إسقاطه ولكن من خلال التشريع فحسب عن طريق نقل ملكية الأرض إلى التاج أو عن طريق استيلاء التاج على الأرض بطريقة لا تتوافق واستمرارية حق الشعوب الأصلية في الملكية. والقانون المعدل لحق الشعوب الأصلية في الملكية الذي سن في عام ١٩٩٨ نص على عدد من الوسائل الممكن استخدامها لإسقاط حق الشعوب الأصلية في الملكية. وقد تم الاعتراض على هذا القانون بوصفه تمييزياً من جوانب عديدة هي: أن التعديلات تفضل حقوق أصحاب الملكية من غير السكان الأصليين على حقوق الشعوب الأصلية الحائزة لحق الملكية، وهذه التعديلات لا توفر لأصحاب حق الملكية من السكان الأصليين الحماية التي تمنح لغيرهم من ملاك الأراضي، وهي تفسح المجال لقيام الحكومات باتخاذ إجراءات تمييزية، وتضع حواجز في وجه حماية حق الشعوب الأصلية في الملكية والاعتراف

به، ولا توفر المعاملة المختلفة المناسبة للجوانب التي تنفرد بها ثقافة الشعوب الأصلية (٤٠). وقد رأت لجنة القضاء على التمييز العنصري أن العديد من أحكام هذا القانون تتسم بالتمييز:

"٧- تلاحظ اللجنة، بوجه خاص، أربعة أحكام محددة تميز ضد أصحاب سندات الملكية من السكان الأصليين بمقتضى القانون المعدل حديثاً. وهذه الأحكام هي: أحكام "الإقرار" المتضمنة في القانون؛ وتأكيد الأحكام المتعلقة بالارتقاء بمستوى الإنتاج الأولي؛ والأحكام المتعلقة بالارتقاء بمستوى الإنتاج الأولي؛ والقيود المتعلقة بحق السكان الأصليين الحائزين لسندات ملكية في التفاوض على نواحي استخدام الأرض من جانب غير الشعوب الأصلية (١٤).

ورأت اللجنة أن القانون المعدل لا يمكن أن يعتبر إجراء حاصاً بالمعنى المتوخى في المادتين ١-٤ و٢-٢ من الاتفاقية. وأعربت عن قلقها إزاء امتثال استراليا للمادتين ٢ و٥ من الاتفاقية.

#### ٢ - مبدأ السلطة المطلقة

٨٤- هـناك نظرية قانونية تمييزية أحرى يبدو ألها واسعة الانتشار، وهي النظرية القائلة بأن الدول تتمتع فعلاً بسلطة غير محدودة في أراضي الشعوب الأصلية أو تنظيم استخدامها دون اعتبار للحدود الدستورية على السلطة الحكومية والواجب تطبيقها في حالات أحرى. ويعرف هذا في الولايات المتحدة بأنه "مبدأ السلطة المطلقة"، وهو يذهب إلى أن لكونغرس الولايات المتحدة أن يمارس سلطة تكاد تكون غير محدودة على الأمم والقبائل الأصلية وممتلكاتها. وليست هناك أي مجموعات سكانية أحرى تفرض عليها مثل هذه السلطة الحكومية غير المحدودة والتي تفتح الباب للتعسف.

# ٣- إلغاء المعاهدات والحقوق المتعلقة بالأرض

93 - هناك مثل آخر على النظريات القانونية التمييزية وهو القانون الخاص بالمعاهدات التي أبرمت مع الشعوب الأصلية. فقد استخدمت المعاهدات لأغراض عديدة من بينها أن تكون بمثابة آليات للحصول على تنازلات عن أراضي الأمم الأصلية وظاهرياً لضمان حقوق الأمة الأصلية فيما يتبقى لها من أراض. وتنشأ مشكلة التمييز عندما تقوم الدولة فيما بعد بإلغاء المعاهدة أو خرقها. وفي الحالة النمطية، لا يتوفر للأمة أو القبيلة الأصلية المتضررة سبيل للانتصاف القانوني في مواجهة الدولة سواء في إطار القانون الحلي أو القانون الدولي. وهذا الحرمان من جميع سبل الانتصاف في القانون الدولي لا يتسق مع استخدام المعاهدات كآلية قانونية ولا مع وضع الشعوب الأصلية كشعوب يطبق عليها القانون الدولي. ومن ثم، تبدو الشعوب الأصلية في وضع فريد من حيث حرمالها من سبل الإنصاف القانونية عند انتهاك حقوقها حينما تلغي الدولة أو تنتهك معاهدة بينها وبين أمة أصلية أو قبيلة أصلية أو شعوب أصلية. وترى بعض الدول ومنها نيوزيلندا والولايات المتحدة في المعاهدات صكوكاً للقانون المحلي

والقانون الدولي أيضاً وهي لا تعتقد، تبعاً لذلك، أن الانتصاف بموجب القانون الدولي أمر مناسب بالضرورة. وتظل المسألة، في حالات كهذه، هي ما إذا كان هناك سبيل عادل للإنتصاف في حالة حرق المعاهدة أو إلغائها، وما إذا كانت آلية المعاهدات تستخدم في القانون المحلي بشكل غير تمييزي.

## جيم - عدم تعيين الحدود

0 - 0 من حيث تواتر ونطاق الشكاوى، تعتبر أكبر مشكلة منفردة اليوم بالنسبة للشعوب الأصلية هي مشكلة عدم قيام الدول بتعيين حدود أراضي هذه الشعوب  $(^{(1)})$ . والمقصود بتعبير تعيين حدود الأراضي هو العملية الرسمية لتحديد المواقع والحدود الفعلية لأراضي أو أقاليم الشعوب الأصلية، ووضع علامات مادية تبين هذه الحدود على الأرض، فالاعتراف المجرد أو القانوني البحت بأراضي الشعوب الأصلية وأقاليمها ومواردها قد يكون عديم المعنى من الناحية العملية ما لم تحدد الخصائص الطبيعية للملكية وتوضع علامات عليها.

10- بعض السدول، مثل البرازيل، لديها قوانين صارمة وإيجابية جداً تقتضي تعيين حدود أراضي الشعوب الأصلية. على أنه ليس ثمة في بقية البلدان، بل في معظمها على الأرجح، أي قوانين من هذا القبيل. وفي الدول التي أصدرت قوانين تقتضي تعيين الحدود، فإن تنفيذ وإعمال تلك القوانين كان ضعيفاً أو معدوماً. وحيثما تنعدم هذه القوانين أو تكون ضعيفة، تنشأ مشاكل، لأن الدولة التي لا تعين حدود أراضي الشعب الأصلي، لا تستطيع أن تحدد ما هي الأراضي التي تخص الشعب الأصلي وما هي الأراضي التي لا تخصه. ونتيجة لذلك، تحدث نزاعات مع محتمعات الشعوب الأصلية. وتمثل نيكارغوا وبليز نموذجين لهذا النوع من الحالات.

٢٥- وهناك قضية مهمة معروضة حالياً على محكمة البلدان الأمريكية لحقوق الإنسان تثير قضايا متعلقة بالتزام الدول بالاعتراف بأراضي وموارد وأقاليم الشعوب الأصلية واحترامها والتزام الدول برسم حدود تلك الأراضي والأقاليم. وهي قضية جماعة مايانيا في آواس تينيي ضد نيكاراغوا؛ وقد رُفعت هذه القضية إلى المحكمة من قبل لجنة البلدان الأمريكية لحقوق الإنسان في حزيران/يونيه ١٩٩٨ (٣٤). وقد أجمعت المحكمة على رفض الاعتراضات الستمهيدية في شباط/فيراير ٢٠٠٠ وتواصل النظر في القضية حالياً (٤٤). ومن ثم تبدأ مناقشتها الشفوية قبل عقد فريق قضاة دولي في تشرين الثاني/نوفمبر ٢٠٠٠. ويبقى اتخاذ قرار في هذا الشأن.

٥٥- وتقوم عريضة الدعوى على التماس مقدم من جماعة آواس تينيي إلى لجنة البلدان الأمريكية. فقد ادعت هذه الجماعة أن حكومة نيكاراغوا لم تف بالتزاماتها القانونية بموجب دستور نيكاراغوا والقانون الدولي إذ إنها لم تعترف أو تصن حقوق هذه الجماعة في الأراضي التي يشغلها ويستخدمها أفرادها من قديم الأزل. وبالرغم من الجهود التي بذلها أفراد جماعة آواس تينيي من أجل رسم التخوم بصورة رسمية والتوصل إلى اعتراف قانوني محدد بأراضي أجدادهم أضحى استخدام واستغلال هذه الجماعة لتلك الأراضي مهدداً بصورة متزايدة. وبدلاً من

الاستجابة لطلبات آواس تينيي باحترام حقوقها في الأراضي وبدون التشاور معها منحت حكومة نيكاراغوا امتيازاً لشركة كورية ٢٥٠٠٠ هكتاراً) وهي أراض مملوكة لشركة كورية ٢٥٠٠٠ هكتاراً) وهي أراض مملوكة لآواس تينيي منذ القدم.

30- وتؤكد القضية المعروضة على المحكمة على أمور منها أن نيكاراغوا عليها التزام قانوني برسم حدود واحترام الأراضي المتوارثة لآواس تينيي بموجب المادة ٢١ من الاتفاقية الأمريكية لحقوق الإنسان ("لكل فرد الحق في استخدام ممتلكاته والتمتع بها ...") والمادة ٢٧ من العهد الدولي الخاص بالحقوق المدنية والسياسية التي تنص على أنه "لا يجوز، في الدول التي توجد فيها أقليات إثنية أو دينية أو لغوية، أن يحرم الأشخاص المنتسبون إلى الأقليات المذكورة من حق التمتع بثقافتهم الخاصة أو المجاهرة بدينهم أو إقامة شعائره أو استخدام لغتهم بالاشتراك مع الأعضاء الآخرين في جماعتهم". ونيكاراغوا طرف في الاتفاقية وفي العهد. ويجري الدفع، مع التأكيد القوي، بأن نظم حيازة الأراضي التقليدية للسكان الأصليين ونماذج استخدامها تمثل جانباً من الثقافة الواجب حمايتها بمقتضى المادة ٢٧ من العهد. وهذه القضية هي الأولى التي تثير قضايا تتعلق بحقوق الشعوب الأصلية في الأراضي والستزام الدول باحترام هذه الحقوق. وقد يكون للقرار الصادر عن محكمة البلدان الأمريكية تأثير بعيد المدى في تحديد النطاق الحالي للالتزامات القانونية الدولية باحترام ورسم حدود أراضي وموارد السكان الأصليين بمقتضى الاتفاقية الأمريكية والعهد الدولى الخاص بالحقوق المدنية والسياسية.

## دال - عدم قيام الدول بإنفاذ أو تطبيق القوانين التي تحمي أراضي الشعوب الأصلية

٥٥- إن بعضاً من أخطر الحالات، مثل الغزو الواسع النطاق لأراضي اليانومامي في البرازيل، وما نجم عنه من هـــلاك آلاف الهنود اليانومامي يرجع إلى حد كبير، إلى عدم قيام الدول بإنفاذ القوانين القائمة. فحتى بعد رسم تخصوم إقليم اليانومامي لم تخصص الحكومة البرازيلية الموارد اللازمة لمنع الغزو غير القانوني الذي شنه آلاف من المنقبين عن الذهب. وقد كان المنقبون عن الذهب أحد أسباب ما اندلع مؤخراً من حرائق لا سابق لها اجتاحت مناطق شاسعة من إقليم اليانومامي، وأتت على مساحات كبيرة من الغابات والمحاصيل الغذائية. وقد تسببت الحرائق في تفشي أمراض أودت بحياة ما يزيد على ١٠٠ يانومامي عام ١٩٩٨ (٥٤٠). وفي حالات أخرى، تجد الشعوب الأصلية ألها لا تستطيع حماية حقوقها في الأراضي والموارد لأنه لا يتوفر لها سبيل انتصاف فعال أمام المحاكم أو سبل انتصاف قانونية أخرى. وفي أسوأ الحالات يحول العنف والإرهاب والفساد دون اتخاذ إجراء قانوني فعال مصن جانب الشعوب الأصلية أو بالنيابة عنها. ووردت إفادات بهذا المعنى، على سبيل المثال، فيما يتعلق فعال مصن جانب الشعوب الأصلية أو بالنيابة عنها. وأرضيها. وفي كانون الأول/ديسمبر ١٩٩٨ اتخذت الحكومة السبرازيلية خطوة إيجابية صوب معالجة الحالة بإصدار قانون يتعلق برسم حدود منطقة رابوزا/ سيرا دو سول في السبرازيلية خطوة إيجابية صوب معالجة الحالة بإصدار قانون يتعلق برسم حدود منطقة رابوزا/ سيرا دو سول في السبرازيلية رورايما الشسمالية. وهذه المنطقة موطن للشعوب الأصلية من الماكوكسي، والوابي خانه، الانباريكو

والتوريبانغ. وقد قامت، في وقت سابق، لجنة البلدان الأمريكية لحقوق الإنسان التابعة لمنظمة الدول الأمريكية بزيارة المنطقة وأوصت رسمياً بأن تتخذ الحكومة البرازيلية خطوات لرسم تخوم رابوزا/سيرا دو سول (٢٠٠٠). إلا أنه في الأشهر التالية لاتخاذ الحكومة قرارها هذا وردت تقارير تفيد بتصاعد أعمال التخويف المادي والسياسي من جانب المنقبين عن الذهب والمشتغلين بالزراعة الذين يعيشون في المنطقة. وما زال الترسيم الرسمي لحدود منطقة رابوزا/سيرا دو سول ينتظر التصديق عليه من الرئيس البرازيلي وهناك إمكانية مرجحة بأن المنطقة ستتعرض لمزيد من التقليص قبل أن يبدأ الترسيم (٧٠٠). وفي حالات أخرى في بلدان عديدة، لا يوجد نظام قانوني فعال يوفر سبل للإنتصاف، أو لا تستطيع الشعوب الأصلية أن تدفع تكاليف تمثيلها بمحامين مؤهلين، أو لا تستطيع استخدام اللغة التي تتطلبها المحاكم أو الدوائر القانونية، أو لا تستطيع السفر إلى مقار المحاكم أو الدوائر القانونية، أو هي لا تعلم أصلاً بوجود سبل انتصاف قانونية قانونية متاحة. وكما هو الشأن بالنسبة لحقوق الإنسان الأحرى. فإن الفقر والبعد الجغرافي والاحتلافات الثقافية واللغوية لدى الشعوب الأصلية تخلق عقبات كأداء تحول دون حماية حقوقها في أراضيها وأقاليمها ومواردها.

# هاء - مشاكل تتعلق بمطالبات بأراضي وبإعادة أراضي

10- إن الـــتاريخ الطويل والمؤلم الذي يشهد على الظلم واللاإنسانية في تجريد كثير من الشعوب الأصلية من أراضيها، قد أفضى إلى حرمان الشعوب الأصلية من أراضيها ومواردها أو لم يبق لها سوى قدر ضئيل منها لا يكفي لإبقاء مجتمعاتها وثقافاتها على قيد الحياة. وهذا الأمر لا يصدق في جميع الأحوال، ولكن هناك شعوباً أصلية كـــثيرة ســيتوقف مستقبلها على اقتنائها للأراضي والموارد اللازمة لتحقيق تنمية اقتصادية مستدامة ودرجة من الاكـــتفاء الذاتي. وتوجد أعوص المشاكل في البلدان التي لا تتوفر فيها سبل انتصاف قانونية أو آليات سياسية أو قانونيــة لمعالجة أو تسوية مطالبات السكان الأصليين المتعلقة بالأراضي. ويقال إن نيبال مثلاً تفتقر إلى مثل هذه السبل أو الآليات للشعوب الأصلية التي فقدت تقريباً كل أراضيها ومواردها (١٠٠).

٥٧ - ويتناول الفرع الرابع أدناه التدابير الإيجابية والناجحة المتعلقة بالمطالبات بأراض، أو بإعادة أراض. أما هذا الجيزء فيتناول مشاكل، بعضها بالغ الحدة، نشأت بفعل بعض المطالبات وإجراءات التفاوض وتدابير إعادة الأراضي (٤٩).

٨٥- ثمة مشكلة خاصة عرضت مراراً وتكراراً على لجنة حقوق الإنسان واللجنة الفرعية، هي استخدام أو سوء استخدام إجراءات المطالبات لحرمان الشعوب الأصلية من حقوقها أو من الحقوق التي تطالب بها في الأرض والموارد. وأبلغت الشعوب الأصلية في بلدان عديدة عن حدوث الكثير من هذه المشاكل. ويمكن تلخيص المشاكل على النحو التالي: تقدم في بعض الحالات شكوى احتيالية أو خاطئة إلى محكمة أو هيئة إدارية تفيد أن الدولة استولت على مساحة من الأرض مملوكة لشعب أصلى أو اشترقها بثمن بخس، في حين أن تلك الأرض في واقع

الأمر لم يُستول عليها وإنما لا تزال ملكاً للشعب الأصلي. وفي حالات أحرى، تكون الأرض قد تم الاستيلاء عليها ولك ن الشعب الأصلي المعني لا يرغب في الحصول على تعويض عنها ولكنه يرغب في استرجاعها. وفي بعض الأحيان تستند هذه الشكاوى الاحتيالية أو الخاطئة إلى أحكام قانونية تمكن المحامي من كسب أتعاب تصل إلى ١٠ في المائة من التعويض النقدي المحكوم به. وعندما تصل هذه المطالبات إلى نهايتها ويصدر حكم بالتعويض، فإن دفع الستعويض المحكوم به يسقط فعلاً حق الشعب الأصلي في الأرض المعنية. وقد حدث هذا حتى في الحالات التي ما زالت فيها الأمة أو القبيلة الهندية حائزة للأرض. مما يعني أن إجراءات "المطالبات" هذه تحرم الهنود من أراضيهم.

90- وتتفاقم المشاكل الناجمة عن المطالبات الاحتيالية والخاطئة بسبب عدم وجود إجراءات قانونية صحيحة في عملية المطالبة. فالإجراءات المتبعة في لجنة المطالبات الهندية التي لم يعد لها وجود الآن في الولايات المتحدة لم تكن تكفل للمدعين السلطة المناسبة للتصرف بالنيابة عن القبيلة المعنية. ولم تكن هذه الإجراءات تعطي القبائل المعنية إخطاراً مناسباً أو فرصة مواتية لإعلان موقفها. وسمحت تلك اللجنة للمحامين، في أكثر من قضية، بالتصرف على نحو يتعارض تعارض عارضاً مباشراً مع مصلحة القبائل التي وكلتهم عنها فرضاً أو اسماً بل إنها كانت تسمح للمحامين بتقديم مطالبات بتعويض نقدي بعد أن تكون القبائل المدعية قد استغنت عن حدماقم في محاولة لوقف المطالبات.

7- وما زالت القضايا التي كانت لجنة المطالبات الهندية تنظرها والمشاكل التي أو جدتما قائمة إلى الآن على الرغم من أن هذه اللجنة ذاتما لم يعد لها وجود. ومن أشهر القضايا التي ما زالت دون حل قضية المطالبة المتعلقة ببلاك هيلز (التي رفضت قبائل السيو فيها قبول التعويض المحكوم به وطالبت باسترجاع أجزاء من الأرض) وقضية قبائل الشوشون الغربية (التي رفضت فيها أيضاً قبائل الشوشون قبول التعويض النقدي وسعت إلى استرجاع بعض أراضيها). وظللت بعض قبائل الشوشون الغربية في الحالة الثانية حائزة لمساحات معينة من الأرض يفترض أن الولايات المستحدة استولت عليها وتقاوم تلك القبائل محاولات الحكومة التدخل في استخدام القبائل لها. وقد حظيت المشاكل الواسعة النطاق والمثيرة للاضطراب التي أثارتما لجنة المطالبات الهندية باهتمام الدارسين (٥٠٠).

71- أثير العديد من المشاكل التي نوقشت في الفقرات السابقة في شكوى رسمية تتعلق بحقوق الإنسان رُفعت إلى لجنة البلدان الأمريكية لحقوق الإنسان التابعة لمنظمة الدول الأمريكية من قبل هنديتين من هنود شوشون الغربية نيابة عن القبيلة التي تنتميان إليها (٢٠) وهما تؤكدان أن الهنود لم تنقطع حياز هم حتى الآن لأجزاء من إقليم أمة شوشون الغربية، وهي منطقة أقرت بها الولايات المتحدة في معاهدة وادي روبي لعام ١٨٦٣، وأن الهنود يستخدمون هذه الأراضي كمزارع ولأغراض دينية وللصيد ولجمع المحاصيل ولمقاصد أحرى، وتدعي الولايات المتحدة بأنها تملك الآن جل الأراضي موضع الخلاف وأن حقوق أمة شوشون الغربية في الأرض قد سقطت بمقتضى الدعوى التي رفعتها لجنة المطالبات الهندية منذ أكثر من ١٥ سنة خلت. كما تدعي الولايات المتحدة أن أفراد أمه

الشوشون الغربية يتعدون على حرمة الأراضي وأنما اتخذت تدابير مختلفة لإخلائهم وماشيتهم منها. وقد أدى اكتتشاف واحد من أكبر مناجم الذهب الخام في أمريكا الشمالية في تلك المنطقة إلى تزايد الضغوط على شعب الشوشون الغربية الذي يعترض على التنقيب عن الذهب بواسطة الحفر.

77- وتؤكد الشكوى أن الولايات المتحدة لم تسقط أبداً بصورة شرعية حق أمة شوشون الغربية في الملكية وأن دعوى لجنة المطالبات الهندية تتسم بالتمييز و لم ترفع وفقاً للطرق القانونية الواجبة الاتباع. وتتلخص أهم الادعاءات فيما يلي: ادعاء بأن النواب العامين الذين اشتركوا في سير الدعوى أعلنوا باطلاً وقبلوا بأن الأرض تم الاستيلاء عليها وأن حق الشوشون الغربية في الملكية سقط منذ أمد بعيد وهو ما لم يحدث في واقع الأمر. والقول بأن اللجنة سمحت للمحامين بتمثيل أمة شوشون الغربية كافة أمر مخالف للحقيقة. وأن اللجنة رفضت أن تسمح لأي قبيلة أو مجموعة أخرى من الشوشون الغربية بالاعتراض على الدعوى أو بأن يُستمع إلى أقوالها أثناء نظرها. وانتهت اللجنة إلى حكمها برغم أنه ما من قبيلة من قبائل الشوشون الغربية وافقت على الدعوى. وكانت حكومة الولايات المتحدة تشجع إجراءات الدعوى وتشارك فيها. وبلغت قيمة ما حكمت به اللجنة في الدعوى غير ٥١, ولار للدونم الواحد من الأراضي المفترض أنه تم الاستيلاء عليها. وتؤكد الولايات المتحدة أن الدعوى غير مقبولة استناداً إلى أسس إجرائية متنوعة واستناداً إلى أن الوقائع لا تشكل انتهاكاً لحقوق الإنسان واقضية من حانب اللجنة في وقت لاحق من العام ذاته أعلنت لجنة البلدان الأمريكية إمكان قبول قضية الدانيين بعد أن وجدت أهم استوفوا جميع الاشتراطات الإجرائية وأثاروا البسلدان الأمريكية إمكان قبول قضية الدانيين بعد أن وجدت أهم استوفوا جميع الاشتراطات الإجرائية وأثاروا قضية تنم بداهة عن انتهاك حقوقهم الإنسانية (°°).

77 ويتضح من سير الدعوى في هذه المسألة أن الولايات المتحدة قد أسقطت بشكل واضح حقوق الهنود من الشوشون الغربية في مناطق شاسعة من أراضي أجدادهم دون مراعاة لحقوقهم الطبيعية بموجب القانون ودون إعطائهم التعويض العادل بقيمة السوق الذي كان يمكن أن تعطيه لملاك الأراضي من غير الهنود. ومما يزيد هذا الأمر اتضاحاً أن الأراضي موضوع الخلاف سبق الاعتراف بها من جانب الولايات المتحدة كأراض تابعة للشوشون الغربية وذلك في معاهدة وقعت عليها الولايات المتحدة مع أمة الشوشون الغربية في عام ١٨٦٣. ويبدو أن الدعوى التي نظرت فيها لجنة المطالبات الهندية كانت تفتقر إلى العدالة في جوهرها من وجوه عديدة ولا سيما عدم اتخاذ ما يلزم من إجراءات للتمثيل الصحيح لمن يفترض ألهم أصحاب الدعوى، وعدم إخطار الأطراف الأحرى من الشوشون الغربية بالدعوى وحرمالهم من فرص الإدلاء بأقوالهم وعدم اشتراط دليل على ما يفترض مسن الاستيلاء على الأراضي ومنح بعض سنتات عن الأيكر الواحد من الأراضي محل الخلاف. ومما يبدو أن إجراءات اللجنة في هذه الحالة، ويقال في حالات أخرى أيضاً، تمثل انتهاكاً للاشتراطات الأساسية لعدم التمييز

وللمساواة أمام القانون. وعلى أية حال، هذه القضية تبرهن فيما يظهر على أن أي دعوى مطالبة بحقوق الشعوب الأصلية في الأرض لن تسوية فعالة ما لم تكن عادلة في جوهرها.

75- وتتمثل المشكلة القانونية الأساسية في هذه الحالة فيما يبدو، في النظرية التي نوقشت أعلاه في (الفقررات ٤٢-٥٥) ومفادها أن بإمكان الدولة أن تسقط حقوق الهنود أو السكان الأصليين في الأرض دون مراعاة للإحراءات القانونية الواجبة ودون منحهم تعويضاً عادلاً لقيمة السوق. ويجب على الولايات المتحدة وسائر البلدان أن ترفض هذه النظرية التمييزية السافرة حيثما وحدت باعتبارها انتهاكاً لمعايير قائمة تتصل بحقوق الإنسان وتشترط المساواة أمام القانون.

٥٦- كما قدمت شكاوى بشأن آليات المطالبة بالأرض في بلدان أخرى. وقيل إن هذه العملية تستغرق وقتاً طويلاً حسداً في كندا. وفي نيوزيلندا تم الإعراب عن الغضب بسبب تسويات مطالبات ادعي بأنها مطالبات احستيالية (٢٥٠). وفي أستراليا أدخلت في عام ١٩٩٨ تغييرات ضرورية على أحكام قانون الملكية للشعوب الأصلية لعام ١٩٩٣ لجعل المطالبة بالحق الأصيل في الملكية أصعب بكثير من ذي قبل، خصوصاً بالنص على اشتراطات تزيد كثيراً من صعوبة تسجيل المطالبات. وقد رئى أن هذه الأحكام تتسم بتمييز عنصري. انظر الفقرة ٤٧ أعلاه.

## واو - مصادرة أراضي الشعوب الأصلية مراعاة لمصالح وطنية، من بينها التنمية

77 ربما كانت التركة الاستعمارية هي أبرز مثال على مصادرة أراضي الشعوب الأصلية وأقاليمها ومواردها مراعاة للمصالح الوطنية الاقتصادية والإنمائية. فالشعوب الأصلية في كل صقع من أصقاع العالم تواجه ما يعرقل مسيرها الإنمائية بأشكالها المتمشية مع قيمها ومنظوراها ومصالحها، كما أن تركز جانب كبير من النفوذ القانوني والسياسي والاقتصادي في أيدي الدولة يزيد من مشكلة التنمية وحقوق الشعوب الأصلية في أراضيها وأقاليمها ومواردها. ففي مقاطعة ساراواك الماليزية، على جزيرة بورنيو، على سبيل المثال، جرى تصنيف نحو خمس الأراضي بوصفها أراض تخضع لحقوق تقليدية أصيلة (ومن أصل هذه الأراضي هناك العُشر هو الذي تملكه جماعات السكان الأصليين) ولكن يمكن للحكومة، فيما يخص هذه الأرض، أن تنتهك حقوق الشعوب الأصلية من أجل أن تمنح امتيازات لقطع الأخشاب (قيل إن الحكومة، في إندونيسيا، تعتزم احترام العادات، أي الحقوق العرفية للشعوب الأصلية ما لم تكن المصلحة الوطنية معرضة للخطر بسببها، ولكن التنمية الاقتصادية تتساوى مع المصلحة الوطنية وبالتالي تستبعد منها حقوق الشعوب الأصلية في الأرض (^0).

77- بالإضافة إلى ذلك، فإن النظرة الضيقة إلى القانون الدولي على أنه ليس إلا قانوناً للأمم فحسب، وليس للشعوب أو للأفراد، هي التي كرست هذا النهج الضيق الذي تتوخاه الدولة في مجال التنمية، وبأن مفهوم التنمية يمكن ربطه ربطاً مباشراً بتأكيد "السيادة الدائمة على الموارد الطبيعية" (٥٩) وحقوق الدول في "واستغلال مواردها

الطبيعية بحرية"(٦٠٠). ويتصل اتصالاً وثيقاً بهذا الأمر أن الدولة تؤكد أن لها حقوقاً كاملة في الموارد الموجودة تحت سطح الأرض. ولهذا الرأي عواقب وخيمة عديدة من النواحي الاجتماعية والاقتصادية والبيئية والثقافية. ويصدق ذلــك، بوجه خاص، في حالة شعوب العالم الأصلية التي كانت حتى وقت قريب تفهم التنمية باعتبارها مفهوماً شديد السلبية. وقد حدث قدر كبير من التطور الاقتصادي والصناعي بدون الاعتراف بحقوق الشعوب الأصلية في الأراضيي والأقاليم والموارد أو احترام تلك الحقوق. وفُرضت التنمية الاقتصادية إلى حد كبير من الخارج، مع تجاهل كامل لحق الشعوب الأصلية في المشاركة في توجيه التنمية وتنفيذها وفي فوائدها. وتقول المنظمات غير الحكومية منذ سنوات إن الشعوب الأصلية حُرمت من الكثير من أراضيها أو منها جميعها وأن تلك الأراضي حُولت إلى استخدام تحاري أو إلى مشاريع تنمية (٦١). هذا بالإضافة إلى أنه، بدون استشارة الشعوب الأصلية نفذت مشاريع إنمائية تمدف إلى إفادة هذه الشعوب أو تؤثر في حياتما. كما أُبلغ الفريق العامل المعني بالسكان الأصليين بمشاريع وأنشطة إنمائية بدأت بمساعدة دولية وبدون مشاركة الشعوب الأصلية أو موافقتها أو استشارتها. وتشمل الأمثلة على ذلك مبادرات للدولة لبناء طرق عادية وطرق سريعة بمساعدة مالية من مصرف التنمية للبلدان الأمريكية وبدعم من البنك الدولي لبناء سدود في الهند وفي أماكن أخرى. وهنالك مشروعات أخرى من بينها بناء سدود تغرق أراضي الشعوب الأصلية وتنهى الأنشطة الاقتصادية التقليدية التي تزاولها، وإزالة الغابات، والتنقيب عن الذهب(٦٢). ولا تقتصر مشروعات التنمية الاقتصادية الوطنية على حرمان الشعوب الأصلية من ملكيتها لأراضيها، ولكنها أيضاً تحول هذه الشعوب إلى عمالة رخيصة في قطاع الصناعة بعد أن يكون استغلال أراضيها مقروناً بالتدهور البيئي قد أدى إلى حرمانها من أرزاقها. وقد أبلغ أحد ممثلي الشعوب الأصلية الفريق العامل المعنى بالسكان الأصليين في دورته الثالثة عشرة بموافقة برلمان وطني معين على عقد أبرم مع شركة لقطع الأشجار في مساحة تفوق مليون هكتار من الغابات المطرية. وادعى الممثل بأن هذه الأنشطة ستدمر قدرة شعبه على العيش في سلام كما كان يعيش منذ القدم. وثمة مسألة أخرى طرحها أحد ممثلي الشعوب الأصلية من آسيا أسفرت أيضاً عن حدوث شغب بين الشعوب الأصلية المضرورة مما عرضها للقتل والتعذيب على أيدي قوات الأمن.

7۸- وحتى في المناطق التي أدت فيها التنمية الاقتصادية إلى نقل ملكية الأراضي إلى المجتمعات المحلية الأصلية، لم تستمكن هذه المجتمعات من التحكم تماماً في هذه التنمية. ومن الأمثلة المحددة على ذلك، قانون تسوية مطالبات سكان ألاسكا الأصليين لعام ١٩٧١ واتفاق خليج جيمس وكويبك الشمالية لعام ١٩٧٥. أما الأشكال الإنمائية الأخرى التي اقترنت بانتهاكات صارخة لحقوق الإنسان فتشمل التنقيب عن الذهب في إقليم يانومامي الهندي.

97- وأثـر استكشـاف النفط والغاز واستغلالهما، وتنمية وتطوير الطاقة الحرارية الجوفية، والتعدين، وبناء السدود، وقطع الأشجار، والزراعة، وتربية الماشية وغيرها من أشكال النشاط الاقتصادي المبذول بداهة للمصلحة

الوطنية تأثيراً ضاراً على الشعوب الأصلية التي كانت تعاني أصلاً من الاتصال ومن الاستعمار كما أضرت بالشعوب الأصلية التي تقطن المناطق المنفصلة منذ فترة طويلة (٦٣). وكثيراً ما تحدث التنمية بدون موافقة الشعوب الأصلية أو استشارها أو مشاركتها وبدون أن تنتفع بها.

## زاي - إبعاد الشعوب الأصلية ونقلها إلى مواقع أخرى

-٧٠ يشكل إبعاد الشعوب الأصلية عن أراضيها وأقاليمها مشكلة عالمية النطاق تاريخية ومعاصرة على حد سواء. وتعتبر الدول أن سياسة إبعاد الشعوب الأصلية عن أراضيها وأقاليمها حل مناسب أو وسيلة ملائمة "لإزالة" مشكلة سواء تم ذلك لحماية الشعوب الأصلية في الظاهر أو لتعزيز مصالح الدولة في أراضي تلك الشعوب الأصلية وأقاليمها ومواردها. ويجب على الأصح النسليم بأن هذه السياسة هي مجرد تأجيل لمعالجة المسألة الحقيقية المتمثلة في التوفيق بين حقوق ومصالح الشعوب الأصلية المعنية.

٧١ وإبعاد الشعوب الأصلية عن أراضيها ونقلها إلى مواقع أحرى أمر واسع الانتشار إلى درجة أن المجتمع الدولي رد عليه في إطار وضع معايير لحقوق الإنسان: المادة ١٦ من اتفاقية منظمة العمل الدولية رقم ١٦٩ المادة ١٠ من مشروع إعلان الأمم المتحدة المتعلق بحقوق الشعوب الأصلية؛ المادة ١٨ (٦) من الإعلان الأمريكي المقترح المتعلق بحقوق الشعوب الأصلية. واستُخدمت كلمة الإبعاد "القسري" فيما يتصل بوضع هذه المعايير المحددة الوصف التدابير القسرية والظالمة التي تتخذها الحكومات دون موافقة الشعوب الأصلية لإبعادها عن أراضيها. ومن أمثلة الإبعاد إبعاد ونقل قبيلة موشواو إينو من دافيز إنليت إلى موقع آخر في نوتاك (١٤٠ وقيام حكومة الدائم لل بإبعاد الإينويت في غرينلاند الإيسنويت في أعلى منطقة القطب الشمالي إلى موقع آخر وقيام حكومة الدائم لل بإبعاد الإينويت في غرينلاند أي إجراء في ذلك الشأن، على الرغم من الاعتراف بملكية الهنود لهذه الأراضي في عام ٩٩٦. وأشار متحدثون عديدون في الفريق العامل إلى الطرد القسري للشعوب الأصلية من أراضيها لكي تتمكن الحكومات من زيادة المستيازات قطع الأشجار وامتيازات النفط الممنوحة للشركات المتعددة الجنسيات. ثم إن بعض منظمات المجتمع المستيازات قطع الأشجار وامتيازات النفط الممنوحة للشركات المتعددة الجنسيات. ثم إن بعض منظمات المجتمع المسلد أعربت عن قلقها لأن التنقيحات المقترحة على السياسة التي يتبعها البنك الدولي لإعادة التوطين القسرية المسلد أعربت عن قلقها لأن التنقيحات المقترحة على السياسة التي يتبعها البنك الدولي لإعادة التوطين القسرية المسلحة المعلية الأصلية من المناورات العسكرية والتراع المسلح.

٧٧- ووصفت الشعوب الأصلية ودعاة حقوق الإنسان عمليات نقل السكان وإعادة إسكانهم في أماكن أخرى قسراً بأنها مشكلة إنسانية بالغة الخطورة. إذ تتسبب هذه العمليات في فقدان الأراضي التقليدية ووسائل العيش التقليدية مع نتائج مدمرة بالنسبة للرفاه الاجتماعي والاقتصادي للمجتمعات المحلية المعنية. وأبرز بيان مشترك وجهته منظمات الشعوب الأصلية إلى الفريق العامل في دورته الثامنة المعقودة في عام ١٩٩٠ الأثر السلبي المترتب

على عمليات نقل السكان في ثقافات الشعوب الأصلية. واستخدمت الحكومات تلك العمليات لمقاومة المطالبات بتقرير المصير ولفرض ثقافات وطنية غير ثقافات الشعوب الأصلية ولتيسير التصرف في الموارد الطبيعية. وشمل تبرير عمليات إعادة إسكان الشعوب الأصلية في أماكن أخرى الاكتظاظ السكاني وضرورة إعادة التوطين والهجرة عبر الحدود واستغلال الموارد والأمن.

# حاء - البرامج والسياسات الحكومية الأخرى التي تؤثر تأثيراً ضاراً في علاقة الشعوب الأصلية بأراضيها وأقاليمها ومواردها

٧٣- ثمة مجموعة من البرامج والسياسات الحكومية الأخرى التي يجب الإشارة إليها لأنها استخدمت على نطاق واسع وأسيء استخدامها لتبرير انتهاك حقوق الشعوب الأصلية المتصلة بالأرض. ويبدو أن بعض الدول لا تدرك الآثار الوخيمة الناجمة عن تلك البرامج والسياسات التي يجري تناولها بإيجاز فيما يلي:

# ١ - توزيع الأرض على الأفراد

97- إن البرامج من هذا القبيل تقسم أراضي الشعوب الأصلية التي تحوزها على الشيوع وتوزعها على الأفراد أو الأسر. وفي جميع الحالات تؤدي هذه البرامج إلى إضعاف المجتمعات المحلية أو الأمم أو الشعوب الأصلية وتسفر عادة عن فقدان معظم الأرض أو كلها في نهاية الأمر. والمزايا المفترضة المتمثلة في تمكين الأفراد من استخدام أرضيهم كضمانات إضافية للقروض يفوقها في الواقع فقدان الأرض الذي يكاد يكون أمراً حتمياً وما ينجم عنه من تضاؤل شامل للموارد المتاحة للشعوب الأصلية. وتجربة شعوب مابوتشي في شيلي في السبعينيات والثمانينيات مثال محزن لذلك (٢٦).

# ٢ - برامج التوطين

## ٣ - الملكية الائتمانية للدولة لأراضي الشعوب الأصلية

77- أنشأت الدول في بلدان معينة وبالخصوص في الأمريكتين (٢٩) المفهوم القانوني الذي يفيد بأن الدولة ذا مله التي تحوز ملكية جميع أراضي الشعوب الأصلية أو معظمها وتحوز تلك الملكية على سبيل الائتمان بالنيابة عن مختلف الأمم أو القبائل أو الشعوب الأصلية. وكان مركز الأرض الهندية القانوني هذا موضع اهتمام العلماء في الولايات المتحدة (٢٠). وثمة مشاكل عديدة متصلة بنظم الملكية الائتمانية. فهذه النظم عادة ما تفرض بدون موافقة الشعوب الأصلية. وتعطي هذه النظم الدولة سلطات واسعة النطاق للتحكم في استخدام الأرض وفي مواردها. وكثيراً ما لا يتوفر للقبيلة أو الأمة الأصلية سبل إنتصاف مناسبة من انتهاك المسؤولية الائتمانية أو من إساءة استخدام السلطة الحكومية للتحكم في أراضي وموارد القبيلة أو الأمة الأصلية أو التصرف فيها. وقد يتغذر وضع تعريف واضح لمسؤولية الدولة بصفتها المالكة الائتمانية للأراضي يشمل خصوصاً مسؤوليتها عن حماية موارد الشعوب الأصلية، كما أنه يتعارض مع مصالح الدولة الأخرى المتعلقة بشؤون الملكية والمصالح الحكومية. ونظم الملكية، وفقاً للظروف، الائتمانية تجعل من ملكية الشعوب الأصلية للأرض والموارد حقاً قانونياً من الدرجة الثانية وهي نظم قد تكون على هذا النحو تمييزية من الناحية العرقية.

## ٤ - برامج القروض

٧٧- ويحـــتمل، مثـــلما ذُكــر في الفرع المتعلق بتوزيع الأراضي، أن ينجم في النهاية فقدان لأراضي وموارد الشعوب الأصلية عن البرامج التي تشجع على استخدام أراضي السكان الأصليين كضمان إضافي للقروض. وتعزى هذه الحالة في حانب منها فيما يبدو إلى النقص النسبي في النفوذ الاقتصادي لمعظم الشعوب الأصلية وهو ما ينتج عنه أن أي برنامج تقريباً يجعل من أراضي أو موارد الشعوب الأصلية سلعة في السوق يحتمل أن يؤدي إلى فقدان الشعوب الأصلية المعنية هذه الموارد. وهذا لا يعني أنه لا ينبغي أن تشارك الشعوب الأصلية في اقتصادات السوق وإنما ينبغي لها أن تشارك فيها على أساس الإنصاف والتكافؤ.

## ٥ - إدارة الحكومات للمواقع المقدسة والمواقع الثقافية

٨٧- أصبحت الدولة الآن أو شعبة فرعية حكومية تابعة للدولة تملك في بلدان عديدة مواقع أو مساحات معينة من الأراضي ذات أهمية دينية أو ثقافية كبيرة بالنسبة إلى الشعوب الأصلية. وقد تنطوي هذه الحالة على مشكلة خاصة، حيى إذا لم يُطعن في ملكية الأرض، عندما تدار تلك المواقع أو الأراضي بطريقة تمنع دحول الشعوب الأصلية إليها أو تعوق الممارسات الدينية المرتبطة بذلك الموقع.

## طاء - القصور عن حماية سلامة أراضي الشعوب الأصلية وأقاليمها

9٧- من المفيد، لأغراض التحليل، تحديد الحالات التي تنطوي على حرمان الشعوب الأصلية من الحقوق المتصلة بالأرض بواسطة أنشطة تدمر سلامة بيئة الشعوب الأصلية. والمشاكل المتصلة بتدهور البيئة والتنمية تبين المسألة المحددة المتمثلة في قصور الدولة عن حماية سلامة أراضي الشعوب الأصلية وأقاليمها ومواردها من الآثار الضارة المباشرة وغير المباشرة على حد سواء. وتتصل هذه المسألة، بالإضافة إلى ذلك، بمشاكل البيئة العالمية وبمبادرات التنمية الوطنية أيضاً.

٥٨- وأحد جوانب المشكلة هو أن أقاليم الشعوب الأصلية وأراضيها لا تتبع دائماً حدود الدولة أو حدود المقاطعات أو غير ذلك من الحدود الإدارية. فأقاليم الشعوب الأصلية التي تتجاوز حدودها حدود الدول تشمل الهنود في أمريكا الوسطى والجنوبية والموهاوك والباساماكودي في كندا والولايات المتحدة والتوهونو أودهام في الولايات المتحدة ولكسيك والإنويت في الشرق الأقصى الروسي والولايات المتحدة وكندا وغرينلاند. ويمكن أن يكون لتنوع المصالح والقوانين والسياسات وخطط التنمية الوطنية في مختلف دوائر الاختصاص القضائي آثار ضارة مباشرة في سلامة أراضي الشعوب الأصلية وأقاليمها ومواردها. والدول التي تدعي أن لها ولاية قضائية أو سلطة على الأقاليم كثيراً ما لا تعترف بما سيكون لسياساتها من آثار خارج حدودها. وعلى سبيل المثال، إن النقاش الحالي حول مأوى الحيوانات البرية الوطني في منطقة القطب الشمالي في ألاسكا مسألة دولية كما أنه مسألة تؤثر في مصالح عدة شعوب أصلية نظراً إلى أن الشعوب الأصلية التي تعتمد على الأيل (وموئله) تعيش في الولايات المتحدة وكندا على حد سواء. ولا تراعى سلامة هذا المورد من الحيوانات البرية في المناقشات حول تنمية مأوى الحيوانات البرية الوطني في منطقة القطب الشمالي.

٨١- وبالإضافة إلى ذلك، وعلى الرغم من أن الحكومات قد تشرع في إجراء تقييمات للأثر البيئي وتطلبها، فإن منظورات الشعوب الأصلية وقيمها كثيراً ما تُهمل في الجهود التي تبذلها الدول لتخفيف التدهور البيئي أو تقليله إلى أدنى حد. وتشمل حالات القصور الأخرى عن حماية سلامة أراضي الشعوب الأصلية وأقاليمها ومواردها التلوث عبر الحدود ودفن المواد الخطرة أو السامة وإغراق النفايات الخطرة في المحيطات واستنفاد طبقة الأوزون والتسليح وتناقص إمدادات المياه العذبة.

٨٢ - ويجب أن تؤخذ في الاعتبار العلاقة العميقة البالغة التعقيد والحساسية القائمة بين الشعوب الأصلية وأراضيها وأقاليمها ومواردها في حماية سلامة بيئة هذه الشعوب من التدهور. ويشمل هذا الأمر الأبعاد الاجتماعية والاقتصادية والثقافية والروحية التي يجب ألا تُغفل في المناقشة الحالية. فالثقافات التي ازدهرت كجزء لا يتجزأ من البيئة لا يمكنها أن تستمر في تحمل ما تتعرض له من انكسارات مع الاضطراب؛ كما أن اعتماد الشعوب الأصلية على سلامة أراضيها وأقاليمها ومواردها لا يزال عاملاً بالغ الأهمية.

# ياء - استخدام الأرض والموارد وإدارها وحق تقرير المصير الداخلي فيما يتعلق بأراضي الشعوب الأصلية وأقاليمها ومواردها

٨٥- ثمة بُعد هام في مجال تأكيد حقوق الشعوب الأصلية المتعلقة بالأرض هو ممارسة الشعوب الأصلية قدراً من التحكم في الأراضي والأقاليم والموارد عن طريق مؤسساتها الخاصة والممارسة الفعلية لحق تقرير المصير الداخلي في شكل التحكم في التنمية واستخدام الموارد الطبيعية وتدابير الإدارة والصون والقرارات بشأن ذلك كثيراً ما تكون ممارسة لا وجود لها، على الرغم من إمكان إثبات الحقوق المتعلقة بالأراضي والأقاليم والموارد. فمثلاً، قد تكون للشعوب الأصلية حرية القيام بأنشطتها الاقتصادية التقليدية من قبيل الصيد أو صيد الأسماك أو نصب الفخاخ أو حسين الثمار أو الزراعة، ولكنها قد تكون لا تزال عاجزة عن التحكم في التنمية التي تقلل من هذه الأنشطة أو تقضى عليها.

٨٤- لقد استعرض بإيجاز هذا الفرع عدداً من المشاكل التي تواجهها الحكومات والشعوب الأصلية. ويقدم الفرع التالي بعض الأمثلة للجهود المبذولة لحل بعض من هذه المشاكل المعاصرة بهدف إيجاد حلول للمستقبل.

# رابعا - الجهود المبذولة لتسوية قضايا ومشاكل في موضوع أراضي الشعوب الأصلية

٥٨- ثمة أمثلة إيجابية وعملية عديدة على أوجه التقدم في جميع أنحاء العالم فيما يتعلق بحقوق الشعوب الأصلية المتعلقة بالأرض: ولا يمكن الإشارة سوى إلى عدد قليل منها في ورقة العمل هذه. وتمثل معظم هذه التطورات تغيراً في الفلسفة وتراجعاً طفيفاً عن الاتجاه الذي أنكر حقوق الشعوب الأصلية وتقدماً في اتجاه تنفيذ برنامج حديث لحقوق الإنسان بدأ يشمل قيم الشعوب الأصلية ومنظوراتها وفلسفاتها. غير أنه لم يحدث أي تغير كبير. وما زالت توجد مشاكل ملحة على الرغم من التقدم المحرز والتطورات الإيجابية.

- ٨٦ ومن المفيد أن نشير إلى بعض الأهداف التي ينبغي مراعاتها في المساعي التي تبذل لحل القضايا والمشاكل المتعلقة بأراضي الشعوب الأصلية. وبينما قد تعتبر هذه القائمة غير وافية أو قد يضيف إليها أحد المعنيين بمثل هذه المشاكل أهدافاً جديدة، فإنما تتضمن بعض أهم الأهداف التي يمكن أن تسعى الدول وغيرها من الجهات المعنية إلى تحقيقها فيما يتعلق بالشعوب الأصلية وأراضيها ومواردها. وتعتمد هذه الأهداف عموماً على القيم الأساسية التي سبقت مناقشتها في الفقرة ١١ أعلاه:

'1' ضمان تمتع الشعوب الأصلية بقدر كاف من الأراضي والموارد لبقائها على قيد الحياة وتنميتها ورفاهها كشعوب وثقافات مميزة، يما في ذلك ضمان مواقعها الثقافية ومواقعها المقدسة التقليدية، بقدر الإمكان؛

- '٢' معالجة الاستيلاء غير المشروع على أراضي وموارد الشعوب الأصلية بطريقة منصفة؛
- "٣° عــدم التسبب في وجود مجتمعات من اللاجئين أو الأشخاص المحرومين من الأرض، وفي تشريد الأفراد أو المجتمعات قسرياً؛
  - ٤٠ توفير الأمان للدول والمحافظة على سلامة أراضيها؟
- ° 0 حل المشاكل المتعلقة بتحديد ملكية الأرض والموارد وتجنبها، وتجنب المنازعات وعدم الاستقرار والعنف فيما يتصل بحقوق الشعوب الأصلية في الأرض والموارد؛
- '7' ضـمان سـيادة القانون وعدم التمييز والمساواة أمام القانون للشعوب الأصلية وكذلك ضمان حقها في الأرض والمـوارد، مع الاعتراف بحق الشعوب الأصلية في الوجود وفي التمتع بثقافة خاصة وحقوق فريدة معينة؟
  - '۷' ضمان استعمال جميع الأراضي والموارد بطريقة مستدامة وسليمة إيكولوجياً.

وهذه الأهداف، وأي أهداف أحرى قد يضيفها آخرون، ستكون مفيدة في تقدير قيمة المبادئ المقترحة وغيرها من التدابير أو المساعى المقترحة بشأن حقوق الشعوب الأصلية في الأرض والموارد، وفي الحكم على مدى مناسبتها.

٨٧- ويجوز تقسيم التدابير الإيجابية إلى خمس مجموعات هي: (أ) الآليات القضائية؛ (ب) آليات التفاوض؛
 (ج) الإصلاح الدستوري والتشريعات الإطارية؛ (د) مبادرات الشعوب الأصلية؛ (ه) معايير حقوق الإنسان.

## ألف - الآليات القضائية

٨٨- في الفروع التي تتناول عدم الاعتراف بوجود المطالبات والسياسات التمييزية المستمرة فيما يتعلق بقضايا أراضي الشعوب الأصلية، وردت إشارة وجيزة إلى الصعوبات التي تواجهها الشعوب الأصلية بصدد الآليات القضائية التي تمكنها من تأمين حقوقها. وتتضمن ورقة العمل النهائية المستكملة هذه استعراضاً وتقييماً موجزين للإجراءات القضائية التي سبق أن اتخذتما الشعوب الأصلية. وتنظر أيضاً في مستقبل تلك التدابير.

٩٨- وأسفرت قضايا بارزة في الساحتين الوطنية والدولية عن نتائج غير حاسمة. ومن الواضح أن التفكير القانوني قد تطور فيما يتعلق بوضع الشعوب الأصلية بين قرار محكمة العدل الدولية الدائمة في عام ١٩٣٣ (غرينلاند الشرقية) وقرار محكمة العدل الدولية بشأن الصحراء الغربية الصادر في عام ١٩٧٥. وفُسرت قرارات مارشال الصادرة عن المحكمة العليا بالولايات المتحدة، بوصفها قرارات جيدة وسيئة: فهي قرارات جيدة من حيث

أن مارشال أكد على حقوق الهنود في الأرض والحق في الحكم الذاتي؛ غير أن تفسير مارشال لهذه الحقوق كان في إطار مذهب الاكتشاف.

• ٩- وأحد الأمثلة على النتائج غير الحاسمة أو حدود الآليات القضائية هي قضية مابو في استراليا. وقد كان القسرار في هذه القضية إيجابياً من حيث أنه نبذ مبدأ الأرض المباحة. غير أن هذا القرار، من وجهة نظر الشعوب الأصلية في استراليا لم يؤد إلى إزالة جميع أشكال التحيز الثقافي ولا إلى بيان السلطة المفترضة للدولة وصلاحياتها أو الم يحث واف لها لتحديد نطاق حقوق الشعوب الأصلية في الأرض. ويرجح أن يخشى القضاة، كغيرهم، الآثار المجهولة لحل هذه القضايا. وهناك أيضاً ميل واضح إلى إفساح المجال للتفسير. وهذا أمر واضح في الإجراءات حديثة العهد التي أدت إلى اتخاذها قضية أخرى معروضة على المحكمة العليا الاسترالية. فقد قررت المحكمة العليا الاسترالية في قضية شعوب ويك ضد كويترلاند في كانون الأول/ديسمبر ١٩٩٦ أن حق الشعوب الأصلية في الملكية لم يستبعد أو ينقض بالضرورة بفعل عقود إيجار المراعي (١٧٠). وتشمل عقود إيجار المراعي مساحات شاسعة الملكية لم يستبعد أو ينقض بالضرورة بفعل عقود إيجار المراعي (١٧٠). وتشمل عقود إيجار المراعي مساحات شاسعة أدت هدذه القضية والقرار في قضية مابو إلى سن قانون تعديل حق الشعوب الأصلية في الملكية في الملكية في واقع الأمر إلى إلغاء معظم وبذلك مورست السلطة التشريعية لإلغاء حق الشعوب الأصلية في الملكية مما أدى في واقع الأمر إلى إلغاء معظم الحقوق القانونية التي اعترفت كما المحكمة. وقد بمُحث ذلك في الفقرتين ٤٧ و ٢٥.

91- ويكف ل قانون الولايات المتحدة وسيلة لإرجاع أراضي الشعوب الأصلية إليها بالنسبة لفئة محدودة من القضايا ولعدد محدود من الشعوب الأصلية. وقررت المحكمة العليا أن حق ملكية أرض سبق الاستيلاء عليها النتهاكا لقانون معين من القوانين الصادرة عن الكونغرس يبقى حقاً لأصحابها الهنود. غير أنه في واقع الأمر لم ترجع فعلاً أي أراض هندية إلى أصحابها بإجراء من محاكم الولايات المتحدة. ورفعت دعاوى عديدة لاسترجاع أراض وأدت المفاوضات والتشريعات في عدة حالات إلى إرجاع مساحات كبيرة من الأراضي إلى عدد قليل من القبائل الهندية.

97 - وتشكل محكمة وايتانجي مثالاً آخر على آلية قضائية أو شبه قضائية، فهي هيئة منشأة بموجب قانون تشريعي في نيوزيلندا للنظر في ادعاءات شعب الماوري بشأن انتهاكات معاهدة وايتانجي (٢٢). ونُسب لقرارات محكمة وايتانجي الفضل في تسوية بعض تظلمات الماوري في موضوع ملكية الأرض. ولكن هناك أيضاً انتقادات وشكاوى بشأن ما للمحكمة من سلطات محدودة وأيضاً بشأن بعض القرارات والتسويات عن طريق المفاوضات وتم التوصل إليها في قضايا معروضة على المحكمة.

٩٣- ولا حزاف في القول الآن إن استخدام الآليات القضائية قد ينطوي على مخاطر بسبب مشكلة اختلاف أدوات التفسير والطبيعة غير الموضوعية والسياسية إلى درجة بالغة لهذه المحافل المعتمدة من الحكومة، والانحياز

الـــثقافي المتواصل الذي تبديه الحكومات. وبعض ما ورد ذكره أعلاه يشكل أمثلة على الآليات القضائية القائمة والمستخدمة. وستدعى الحكومات ومنظمات الشعوب الأصلية إلى تقديم مزيد من المعلومات عن التدابير الإيجابية المتعلقة بالآليات القضائية.

#### باء - آليات التفاوض

95- يمكن أن تتيح آليات التفاوض تناول مجموعة أكبر من القضايا والمفاهيم والمنظورات في استكشاف وضع لحقوق الشعوب الأصلية في الأراضي. وقد تتيح أيضاً مزيداً من الفرص لكلا الجانبين لتحقيق أو إيجاد تفاهم حقيقي وللشروع في بناء الثقة. ويمكن أيضاً أن يساعد التفاوض في العلاقات السياسية والقانونية الجارية والدائمة إذا جرى التفاوض باحترام كامل للحقوق الأساسية للشعوب الأصلية وبالاعتراف بتلك الحقوق. وقد يكون هذا الخيار خياراً بناءً بدرجة أكبر للحكومات والشعوب الأصلية وغيرهما.

90- وتشكيل مجلس المنطقة القطبية الشمالية هو مثال قريب العهد على إنشاء آلية دولية للتفاوض وهو يشمل ثماني دول واقعة على حافة القطب الشمالي وممثلي رابطة الدول الصغيرة الواقعة في الشمال الروسي ومجلس الساميرادي (السامي) الشمالي ومؤتمر إنويت للمناطق المحيطة بالقطب. كما أن الوثيقة الأساسية لهذه الهيئة الجديدة تنص على المشاركة المباشرة لمنظمات الشعوب الأصلية الأخرى في هذه المنطقة الجغرافية. وعلى الرغم من أن الشعوب الأصلية ليست راضية تماماً عن القيود في الوثيقة، فإن تلك الشعوب تجلس، مع ذلك، إلى مائدة المفاوضات ولها الحق وأمامها الفرصة لتسجيل قلقها إزاء المسائل البيئية والإنمائية.

97- وهناك آلية دولية أخرى هي الإجراء الذي أسفر عن اتفاقات السلام التي تم التوصل إليها عن طريق المفاوضات في غواتيمالا. ونهضت الأمم المتحدة في إطار هذه العملية بدور في إبرام الاتفاق بشأن هوية الشعوب الأصلية وإعادة الأرض إلى الأصلية وحقوقها وغير ذلك من التدابير (٧٣).

9٧- وأفادت حكومة نيوزيلندا بألها أحرزت في السنوات العشر الأخيرة تقدماً كبيراً في تسوية المطالبات الجدية المتعلقة بالانتهاكات التاريخية لمعاهدة وايتانغي عن طريق المفاوضات. وتضمنت هذه التسويات عموماً اعتذار الحكومة رسمياً عن إخلالها بالأحكام الواردة في هذه المعاهدة، وصرف مبالغ نقدية ومالية للمستحقين، والاعتراف بأحقية جماعات المطالبين في حفظ مواقع طبيعية وأنواع حيوية معينة ذات أهمية كبيرة بالنسبة لها. وذكرت الحكومة أيضاً ألها تمكنت عن طريق المفاوضات المباشرة من الفصل في شكاوى تتعلق بمنطقة تزيد مساحتها على نصف مساحة نيوزيلندا وكذلك من الفصل في جميع المطالبات المتعلقة بالمصائد التجارية للأسماك، وصرفت حتى الآن تعويضات تزيد على ٥٠٠ مليون دولار من دولارات الولايات المتحدة في إطار هذه التسويات (٢٤٠).

9 منظمة الأولى الأصلية) بإنشاء لجنة كولومبيا البريطانية للمعاهدات التي أنيطت بما ولاية تيسير التفاوض على للأمم الأولى الأصلية) بإنشاء لجنة كولومبيا البريطانية للمعاهدات التي أنيطت بما ولاية تيسير التفاوض على معاهدات حديثة في مقاطعة كولومبيا البريطانية. وتتألف هذه اللجنة من خمسة مفوضين: اثنان ترشحهما القمة، وواحد ترشحه الحكومة المحلية، ومفوض أكبر تختاره الأطراف الثلاثة الرئيسية. وقد فتحت اللجنة أبوابما في كانون الأول/ديسمبر ٩٩١. واعتباراً من تشرين الأول/أكتوبر ١٩٩٧، تلقت اللجنة إعلانات نوايا للتفاوض على معاهدات من ٥ أمة من الأمم الأولى (تمثل أكثر من ٧٠ في المائة من الأمم الأولى في المقاطعة)، وحددت مخصصات تمويلية سنوية لمشاركة الأمم الأولى في المفاوضات، وأعلنت عن وجود الأولى في المقاطعة، وأعلنت على أكثر من ٣٠ كان قد جرى التوقيع حتى أيار/مايو ١٩٩٨ على أكثر من ٣٠ اتفاقاً إطارياً، ودخلت هذه الأمم الأولى في "مفاوضات بشأن اتفاق من حيث المبدأ".

99- وتضم الاتفاقات التي تم التوصل إليها مؤخراً عن طريق المفاوضات اتفاق نونافوت (الذي ينشئ إقليماً جديداً في شمالي كندا) وعدداً من الاتفاقات الأخرى المبرمة مع الأمم الأولى في كندا. ووفقاً للحكومة ابم ١٩ التفاقاً شاملاً بشأن تسوية مطالبات بالأراضي وذلك منذ إعلان الحكومة الاتحادية سياسة المطالبات الشاملة في عام ١٩٧٣. وأصبح الاتفاق بين الأمم الأولى في نيسغا ومقاطعة كولومبيا البريطانية نافذاً في ١١ أيار/مايو ٢٠٠٠. ويعترف هذا الاتفاق بحقوق نيسغا في ما يقرب من ٢٠٠٠ كيلومتر مربع من الأرض ويسلم بحقوق نيسغا في الحكم المذاتي في ذلك الإقليم. وتتوقع كندا أن تشكل معاهدة نيسغا سابقة يعتد بحا في حل ما يقرب من ٥٠ مطالبة مماثلة مقدمة من شعوب هندية في كندا. وكان اتفاق نيسغا هو الاتفاق الثالث عشر لتسوية المطالبات المتعلقة بالأرض. ولكن قبل مضي أسبوع على نفاذه، طعن أعضاء من الحزب الليبيرالي في مقاطعة كولومبيا السبيطانية في هذا الاتفاق أمام المحكمة العليا للمقاطعة بدعوى عدم دستوريته، وسيستأنف على الأرجح الحكم المناوضات الأخرى (٥٠٠). وتعترض بعض جماعات السكان الأصليين على اتفاق نيسغا في المنويات المقبلة على المفاوضات الأخرى على أحكام غير مقبولة تتراوح بين عدم الاعتراف بحق السكان الأصليين في ملكية الأرض فيما عمدا ما ينسغا في المائق فقط من الأراضي التي كانت تشكل إقليم شعب نيسغا في الماضي وعدم المساواة بين الكنديين وشعب نيسغا في الماضي وعدم المساواة بين الكنديين وشعب نيسغا في الوصول إلى الموارد، وحق العبور (٢٠٠).

١٠٠ وقـبل نفاذ معاهدة نيسغا، كانت أحدث الاتفاقات التي عقدها حكومة كندا هي الاتفاقات الست مع الأمم الأولى في اليوكون التي تضمنت أحكاماً مماثلة بشأن الحكم الذاتي. وأعربت الحكومة الاتحادية عن التزامها ممداومة الزخم في تسوية المطالبات وأبلغت في عام ١٩٩٨ عن مشاركتها في ما يقرب من ٧٠ عملية تفاوض بشأن معاهدات حديثة. وفي الوثائق التي قدمتها إلى المقرر الخاص، أبدت الحكومة الملاحظات التالية:

"يُحررَز في الوقت الحاضر تقدم مطرد. فتسوية المطالبات تستغرق وقتاً لأنه من المهم تسويتها تسوية صحيحة: فالمعاهدات وثائق رسمية وملزمة قانوناً ويحميها الدستور الكندي. وتستغرق وقتاً أيضا لأن المفاوضات معقدة وبحا العديد من الأطراف المعنية والاختصاصات المتداخلة. ويجلس إلى مائدة المفاوضات في كندا ثلاثة أطراف هي: الحكومة الاتحادية، وحكومة المقاطعة (أو الإقليم)، وجماعة السكان الأصليين. ويقتضي ذلك إجراء مفاوضات مستقلة بين السلطات على المستوى الاتحادي وعلى مستوى المقاطعات بشان جوانب رئيسية عديدة مثل تقاسم التكاليف والترتيبات المتعلقة بالاختصاص، بينما تطرح على مائدة المفاوضات مجموعة واسعة جداً من مسائل الأراضي والموارد والحكم الذاتي. وينبغي معالجة المصالح المشروعة العامة والخاصة معالجة نزيهة، كما أن المفاوضات كثيراً ما تكون مفاوضات معقدة بسبب تعدد جماعات الشعوب الأصلية التي تطالب بمنطقة بذاتها".

١٠١ ولفتت حكومة كندا الاهتمام بصفة خاصة إلى تسويات المطالبات بالأراضي عن طريق المفاوضات بوصفها طريقة إيجابية وعملية لبلوغ الأهداف المستصوبة ذات الصلة بعلاقة الشعوب الأصلية بالأراضي والموارد.
 وأشارت الحكومة في الوثيقة التي قدمتها إلى النقاط التالية:

"تستيح تسويات المطالبات بالأراضي فرصاً عديدة، إلى حد أنه يمكن إنجاز الكثير بل لقد أنجز الكشير في إطار عملية التفاوض بشأن المطالبات، مما يعزز أهداف الشعوب الأصلية في وجود علاقة مستمرة بينها وبين الأراضي والموارد في مناطقها التقليدية. فقد عادت الاتفاقات بشأن المطالبات بالأراضي في كندا على فئات السكان الأصليين بحقوق ومنافع منها: الملكية الكاملة لبعض الأراضي في المسنطقة التي تشملها التسوية؛ وضمان الحقوق في الاستفادة من الحياة البرية؛ وضمان المشاركة في إدارة الأراضي والمياه والحياة البرية والبيئة في منطقة التسوية كلها (وذلك عادة عن طريق العضوية في اللجان أو المجالس أو غيرها من هيئات اتخاذ القرار)؛ والتعويض المالي؛ وتقاسم إيرادات الموارد؛ والتدابير المحددة لحفز التسنمية الاقتصادية؛ والقيام بدور في إدارة الموارد التراثية والمترهات الوطنية في منطقة التسوية. أما ترتيبات الإدارة المشتركة فقد كانت انعكاساً لمبدأ المساواة في العضوية بين ممثلي السكان الأصليين وممثلي الحكومة؛ وأدت إلى احترام واستيعاب المعارف التقليدية للشعوب الأصلية وكذلك المعرفة العلمية.

"أما المنافع المالية التي تنطوي عليها اتفاقات التسوية فيمكن أن تفيد المجتمعات المحلية للسكان الأصليين بتزويدها بما تحتاج إليه بشدة من رأس المالي للاستثمار والنمو الاقتصادي، كما يمكن في الوقت نفسه لزيادة فرص التدريب والتعليم أن تساهم في الاكتفاء الذاتي. ويمكن لترتيبات تقاسم العائدات أن تشكل مصدراً مستمراً هاماً للإيرادات. وبهذه الطرائق وغيرها، تشكل المعاهدات الحديثة منطلقاً هاماً إلى النمو الاقتصادي والسياسي".

١٠٢ - وتمــثل الجهـود التي تبذلها حكومة كندا في المفاوضات المتعلقة بهذه الاتفاقات وسياستها تجاه المطالبات خطوة إيجابية لتسوية مطالبات السكان الأصليين المتعلقة بالأرض في هذا البلد. ومع ذلك، تستحق بعض المسائل المتعلقة بتنفيذ هذه الاتفاقات والسياسات المزيد من الانتباه. فكثيراً ما أعربت جماعات السكان الأصليين والهيئات المعنية بحقوق الإنسان التابعة للأمم المتحدة عن قلقها بشأن سياسة كندا المتواصلة في إسقاط حق السكان الأصليين في ملكية الأرض (٧٧). ومن دواعي القلق التي أعربت عنها هذه الجماعات والهيئات أيضاً الأسلوب الذي تجري به هذه المفاوضات حالياً والذي لا يوفر الحماية اللازمة لأراضي السكان الأصليين ومواردهم طوال المفاوضات التي تستغرق وقتاً طويلاً. وقدمت إحدى جماعات السكان الأصليين مثالاً يدل، على حد قولها، على أن أي محاولة لالــتماس الحماية من المحاكم تكون نتيجتها هي قيام حكومة المقاطعة بإنهاء المفاوضات، فضلاً عن عدم الحصول على الحماية المطلوبة من محاكم مقاطعة كولومبيا البريطانية في جميع الأحوال. وأفادت هذه الجماعة أيضاً بأن إنماء المفاوضات بسبب اللجوء إلى المحاكم يستتبع أيضاً مطالبة الأمم الأولى بسداد القروض التي حصلت عليها من الدولـة نظـير المشاركة في عملية التفاوض بينما تتطلع هذه الجماعات عادة إلى التنازل عن القروض، التي يبلغ مجموعها حتى الآن نحو ٧٥ مليون دولار من دولارات الولايات المتحدة فيما يتعلق بالشعوب الأولى في مقاطعة كولومبيا البريطانية، في إطار التسوية التي يتم التفاوض بشألها برعاية الدولة. وتدعى جماعة السكان الأصليين أيضاً أنها لا تتوقع الحياد والتراهة من جانب لجنة التفاوض المعنية في مقاطعة كولومبيا البريطانية لقيام الحكومة بتشكيلها بأكملها وعدم تمتعها بالسلطة اللازمة للاعتراف بحقوق السكان الأصليين المتعلقة بالأرض وحمايتها(٧٨). وأشارت جماعة أخرى إلى عدم اشتراك عدد كبير من الشعوب الأصلية في عملية التفاوض لأن السبل المتاحة للاعتراف بحقوقها الأصلية في الأرض وحمايتها، بما في ذلك سياسة المطالبات الشاملة، غير مقبولة (<sup>٧٩)</sup>.

7.١٠ ويشكل إجراء التسوية الودية الذي وضعته لجنة حقوق الإنسان للدول الأمريكية سياقاً للتفاوض بشأن حقوق السكان الأصليين في الأراضي. وعندما يقدم إلى اللجنة طلب بشأن حقوق الإنسان يكون من اختصاص اللجنة، عملاً بالاتفاقية الأمريكية لحقوق الإنسان أن "تضع نفسها تحت تصرف الأطراف المعنية بغية التوصل إلى تسوية ودية للمسألة على أساس احترام حقوق الإنسان المعترف كما في الاتفاقية". وفي آذار/مارس ١٩٩٨، أعلنت اللجنة تسوية مطالبة بالأرض بين حكومة باراغواي والمجتمعات المحلية للسكان الأصليين في لامينكساي ورياشيتو وذلك عملاً باتفاق لنقل ملكية مساحة واسعة من الأرض إلى المطالبين الهنود. وهذه التسوية هي أول اتفاق في إطار نظام حقوق الإنسان للدول الأمريكية يعيد حقوق ملكية الأرض إلى المجتمع المحلي للسكان الأصليين. وفي قضية أخرى، أشرفت اللجنة رسمياً في شباط/فبراير ٩٩٩ على بدء مفاوضات رسمية بين حكومة بليز وشعب المايا الهندي في حنوبي بليز. وكان سياق هذه المفاوضات حملة طويلة قام كما زعماء المايا لضمان الاعتراف بأراضيهم. وقد وحدت هذه الشعوب الأصلية نفسها بدون أي حقوق قانونية رسمية في الأرض التي اعتادوا العيش فهذه الأرض تعتبرها الحكومة بكل بساطة أرضاً "عامة". ومنذ ٩٩٦، منحت الحكومة سراً ١٧ امتيازاً فيها.

لقطع الأشحار في أراض تزيد مساحتها عن ٥٠٠٠ هكتار من أراضي المايا، ومنحت امتيازات في مجالي النفط والغاز تغطي المساحة كلها في واقع الأمر. كل ذلك دون التشاور مع شعب المايا. ورفع شعب المايا قضية في محاكم بليز لم يحالفه النجاح فيها، وقام في عام ١٩٩٨ بتقديم طلب إلى لجنة حقوق الإنسان للدول الأمريكية يؤكد فيه أن تلك الامتيازات وعدم الاعتراف بحقوق شعب المايا في أراضيه تشكل انتهاكات لحقوق الإنسان. وأرادت الحكومة في بداية الأمر التفاوض مع شعب المايا تحت رعاية لجنة حقوق الإنسان للدول الأمريكية ولكن بعد عدة أشهر من الجهود التي لم تحرز أي تقدم في المناقشات، ألهيت عملية التسوية الودية. غير أنه لأسباب أهمها إشراف اللجنة على هذه العملية وما تلاها من تحقيقات في القضية (لم يبت فيها حتى الآن)، وافقت الحكومة وجماعات المايا على إطار وجدول زمني لإجراء مناقشات لحل قضايا الأراضي والموارد المقدمة في عريضة الدعوى.

10.5 وفي الخستام، قد يثبت أن الحوار الموضوعي والبناء والرسمي الجاري على الصعيد الدولي والوطني والمحلية بشسأن المعايير الدولية لحقوق الإنسان للشعوب الأصلية طريقة أو آلية مجدية لإيجاد تفهم لقيم الشعوب الأصلية ووجهات نظرها. وستكون عملية التوعية هذه لازمة لاتخاذ تدابير فعالة من أجل إيجاد حلول للمنازعات القائمة منذ أمد بعيد ولفهم آثار التوفيق بين ما للشعوب الأصلية والدول من حقوق ومصالح متنافسة.

# جيم - الاصلاح الدستوري والتشريعات

من حقوق في الأرض للسكان الأصليين، وتوفر حماية دستورية مماثلة لتسويات المطالبة بالأراضي على هيئة معاهدات. كما أن اللجنة الملكية الكندية المعنية بالشعوب الأصلية أصدرت في عام ١٩٩٦ تقريراً شاملاً أوصى بشدة ببدء عهد جديد من الحكم الذاتي للشعوب الأصلية باعتبار تلك أفضل وسيلة يمكن بما للشعوب الأصلية والشعوب غير الأصلية أن تتقاسم الأراضي والموارد (١٩٥٠ وفي ماليزيا يمنح الدستور الاتحادي لسنة ١٩٥٧ الحكومة الوطنية الولاية التشريعية فيما يتعلق برفاه الشعوب الأصلية وينص على حماية الشعوب الأصلية ورفاههم والنهوض بأوضاعهم، بوسائل من بينها الحفاظ على الأراضي. ويعترف دستور الفلبين بالمجتمعات الثقافية الأصلية وبحقوق الشعوب الأصلية في أراضي الأسلاف.

1.٦- ووفقاً للمعلومات الواردة من حكومة فرنسا فقد صدر تعديل دستوري في عام ١٩٩٨ اقتضاه "اتفاق نوميا" الموقع في ذلك العام من الحكومة والتجمعين السياسيين الأساسيين في أراضي كاليدونيا الجديدة. وتذكر الحكومة أن:

"ديباجة اتفاق نوميا الصادر في ٥ أيار/مايو ١٩٩٨ يعترف بهوية السكان الكاناك وبارتباطهم الخاص بالأرض، وبأهمية القانون العرفي في ثقافة الكاناك. ويحدد الاتفاق ضمن أمور أخرى أن الأراضي التي تقرها الثقافة العرفية يجب أن تدرج في سجل الأراضي كي تحدد بوضوح شتى المواقع والحقوق المتصلة بحا. وانعكست ترتيبات حيازة الأراضي والروابط الخاصة للكاناك بالأرض في قوانين سابقة، ولكنها تعززت الآن نتيجة لإدراج اتفاق نوميا في الدستور. وعلى هذا فقد أعادت وكالة تنمية الريف والأراضي السكان الكاناك. فضلاً عن أن الاتفاق يسلم بإمكانية تملك القبائل للأراضي بصورة جماعية.

"وقد صيغت هذه الرغبة في الاعتراف بهوية الكاناك، صياغة واضحة في البيان الصحفي الصادر في ٨ أيار/مايو ١٩٩٨ بشأن اتفاق كاليدونيا الجديدة، الذي نص على أن الاعتراف الكامل بهوية الكاناك ينطوي على تحديد أدق للوضع العرفي وصلته بالوضع المدني للأشخاص في القانون العادي؛ وتعزيز ويسبحث دور الهياكل العرفية في المؤسسات، وعلى سبيل المثال بإنشاء مجلس الشيوخ العرفي؛ وتعزيز وحماية التراث الثقافي للكاناك؛ وإنشاء آليات قضائية ومالية جديدة تستوعب المطالبات بالأراضي وتنمي الأراضي في الوقت نفسه؛ واعتماد رموز للهوية تبين المكان المركزي الذي تحتله هوية الكاناك في مصير البلد المشترك الذي يحظى بالقبول.

"والوضع الحالي لكاليدونيا الجديدة محكوم بالقانون المؤسسي رقم ٩٩-٢٠٩ الصادر في ١٩ آذار/مارس ١٩٩٨ السذي يكرر الأحكام الأساسية في الاتفاق المبرم في ٥ أيار/مايو ١٩٩٨ بإعمال الترتيبات العرفية لحيازة الأراضي وتأكيد الوضع المدني العرفي للسكان الكاناك. وفي هذا الصدد فالمادة

1 من القانون المؤسسي تنص على أن "الأراضي والممتلكات العرفية الملحقة بها والتي تخص أشخاصاً لهم وضع مدين عرفي ينظمها العرف. وتشمل الأراضي العرفية الأراضي المحتجزة والأراضي المخصصة المجماعات وفق قواعد محلية خاصة والأراضي المخصصة أو التي كانت مخصصة من مجتمعات إقليمية أو وكالات للأراضي العامة لاستيعاب المطالبات بالأراضي. كما تشمل المباني المملوكة للدولة التي حولت إلى ملكية القانون العرفي. ولا يجوز التصرف في الأراضي العرفية ولا بيعها ولا نقل ملكيتها ولا مصادرتها". ولمحاكم القانون المدني العادية اختصاص النظر في المنازعات المتعلقة بالوضع العرفي أو الأراضي العرفية".

١٠٧- وثمة تعديل آخر على دستور فرنسا، قيل إنه أوشك على الإنجاز، بصدد بولينيزيا الفرنسية. وعن قضايا الأراضي وحقوق تملك الأراضي في بولينيزيا الفرنسية قدمت الحكومة المعلومات التالية:

"يستند الوضع الراهن لبولينيزيا الفرنسية إلى القانون المؤسسي رقم ٩٦-٣١٣ الصادر في ١٢ نيسان/أبريل ٩٦، فالقانون ينشئ، في جملة أمور، لجنة من خبراء الأراضي ولجنة مختلطة من المحامين والمتخصصين في قضايا الأراضي والخبراء بالتقاليد المحلية. وحينما تنشأ منازعات بصدد استمرار الملكية المشتركة لقطعة أرض، فإنها تحال إلى هذه اللجنة التي تسعى إلى التوصل إلى مصالحة. فإذا استحال ذلك تحال المنازعات إلى المحاكم.

"ويجري النظر حالياً في قانون جديد لبولينيزيا الفرنسية يقضي بإجراء تعديل دستوري. وقد قال رئيس الوزراء في معرض الإشارة إلى مشروع القانون الدستوري في الجمعية الوطنية في ١٠ حزيران/يونيه ١٩٩٩ إن الوقت قد حان للانتقال إلى مرحلة جديدة في سبيل تأكيد هوية بولينيزيا الفرنسية وبذا نفى بتطلعات أهليها، الذين يرغب معظمهم في تنمية إمكاناتهم الكاملة بوصفهم جزءاً من الجمهورية الفرنسية. وذكر على وجه التحديد أن تعزيز وضع بولينيزيا الفرنسية ينطوي على تعزيز هوية هذا الإقليم الخارجي بإرسائه جنسية بولينيزية؛ وسوف يتمتع المواطنون البولينيزيون بحقوق خاصة لحماية أراضيهم".

1.٨ - واتخذت بعض البلدان إجراءات أكثر تحديداً لإعادة الأراضي إلى الشعوب الأصلية أو للاعتراف بمساحات من الأراضي للشعوب الأصلية أو لاحترامها. وتشمل الأمثلة إعادة الأرض إلى الشعوب الأصلية في الأرجنتين (٢٠٠). فقد أعادت الحكومة حتى الآن بموجب قوانين الإصلاح الدستوري لسنة ١٩٩٤ قرابة ٤ ملايين إبكر إلى نحوب من الشعوب الأصلية في الأرجنتين، كما تعتزم الحكومة على ما يذكر تسليم أكثر من ١٠٠٠ نسمسة من الشعوب الأصلية في الأرجنتين، كما تعتزم الحكومة على ما يذكر تسليم أكثر من الشعوب الأصلية. وتستحق المعلومات عن نجاح هذه التدابير والمشاكل المقترنة بما اهتماماً شديداً.

9.١- وربما يكون قانون غرينلاند للحكم الذاتي الصادر في تشرين الثاني/نوفمبر ١٩٧٨ من أفضل الأمثلة على التشريعات الإطارية البناءة لخدمة حقوق الشعوب الأصلية وتطلعاتها. وقد رتبت حقوق ملكية الأراضي في غرينلاند بطريقة متميزة جداً تتسق مع نظم حيازة الأرض لشعوب الإينويت في غرينلاند. ويتمثل جانب هام من القانون في منح الإينويت سلطة اتخاذ قرارات فيما يتعلق باستخدام الأراضي. وفيما يتعلق بالأنشطة الإنمائية بوجه خاص يجدر بالذكر أن لحكومة الحكم الذاتي في غرينلاند أو ما يسمى Landsstyret التي ينتخبها البرلمان حق الرفض فيما يتعلق بالأنشطة الإنمائية.

١١٠- وأصدر عدد من البلدان الأخرى تشريعات تمدف على وجه التحديد إلى إقرار أو حماية حقوق الشعوب الأصلية في أراضيها ومواردها. ويعترف النظام الأساسي للهنود في البرازيل في المادة ٦ من القانون المدين بثلاثة أنــواع مختــلفة مــن أراضي الهنود وينص على أن الأنواع الثلاثة تخضع لعملية تعيين الحدود من جانب الجهاز التنفيذي. كما أن الأمر رقم ٢٤ الصادر في البرازيل يأذن للصندوق الوطني للهنود باتخاذ إجراءات من أجل مساعدة الشعوب الأصلية على الحفاظ على قيمة الموارد الطبيعية لأراضيهم من خلال التدابير المتعلقة بمنع التدهور البيئي واستخدام التكنولوجيا الإيكولوجية المناسبة والاضطلاع بالبرامج التثقيفية. وفي عام ١٩٩٣ أصدرت شيلي قانوناً بصدد عدد من المسائل المتعلقة بالشعوب الأصلية بما في ذلك النص على الاعتراف بأراضي الشعوب الأصلية وحمايتها وتنميتها وإنشاء صندوق لتقديم إعانات لمجتمعات وأفراد الشعوب الأصلية من أجل نيل الحقوق المتعلقة بالأراضي والمياه(٨٣٠). ويتناول القانون رقم ٦١٧٢ الصادر في تشرين الثابي/نوفمبر ١٩٧٧ حقوق الشعوب الأصلية في الأراضيي في كوستاريكا. أما في هندوراس فإن المرسوم رقم ٣٧-٩٩ الصادر في آذار/مارس ١٩٩٩ يخول السلطة التنفيذية حيازة الممتلكات الخاصة في مختلف مناطق البلد بقيمة السوق كي تستخدم في الوفاء بالتزامات الحكومة تجاه الجماعات الريفية والسكان الأصليين والشعوب الأصلية. ويعترف قانون الحكم الذاتي للمناطق الساحلية من نيكاراغوا بالممتلكات الجماعية مثل الأرض والمياه والغابات التي تعود تقليدياً إلى المجتمعات الأصلية المقيمة على ساحل المحيط الأطلسي. وفي فترويلا ينظم المرسوم رقم ٣٢٧٣ الصادر في كانون الثاني/يناير ١٩٩٩ الاعتراف بملكية الأراضي التي تشغلها المجتمعات الأصلية منذ القدم. وفي أستراليا وضع القانون الخاص لحق ملكية الشعوب الأصلية لسنة ١٩٩٣ إطاراً وآلية أمكن بفضلهما للسكان الأصليين في استراليا تأمين حقوقهم في الأرض لكن تعديلات هذا القانون التي صدرت في عام ١٩٩٨ عطلتها إذ إلها أدت إلى إلهاء حقوق السكان الأصليين أو الإضرار بما (انظر الفقرتين ٣٢ و٤٧ أعلاه). ويعود تاريخ قانون ماليزيا الحالي الخاص بالشعوب الأصلية إلى عام ١٩٥٤ كما أنه نقح في عامي ١٩٦٧ و ١٩٧٤. وبموجب النظام القانوبي الماليزي تخصص بعض الأراضي للشعوب الأصلية كما أن هذه الشعوب تتمتع بحقوق معترف بما في القنص والقطف على أراض إضافية. وأصدر الكونغرس الفلبيني القانون الخاص بحقوق الشعوب الأصلية في عام ١٩٩٧ الذي أنشئت بموجبه اللجنة الوطنية المعنية بالشعوب الأصلية التي تقوم بتنفيذ سياسات وخطط وبرامج من أجل تعزيز وحماية حقوق ورفاه شعوب الفلبين الأصلية والمجتمعات الثقافية الأصلية.

١١١- وبالإضافة إلى التشريعات التي تتناول بالتحديد حقوق الشعوب الأصلية أو تقتصر عليها فقد ازداد إدراج المسائل المتعلقة بالأراضي الأصلية في المزيد من القوانين العامة وهو اتجاه يتضح بجلاء في تشريعات أمريكا الوسطى وأمريكا الجنوبية المتعلقة بالزراعة والحراجة. وتتضمن أحد الأمثلة الأوسع نطاقاً القوانين المتعلقة بالزراعة والحراجة وكذلك القوانين الإيكولوجية والبيئية الصادرة في المكسيك والتي تحتوي على العديد من الأحكام التي تنص على إقرار وحماية حقوق الشعوب الأصلية في الأراضي والموارد والتنمية. (إلا أنه يبدو أن هناك احتمالاً لأن تسفر هذه القوانين عن تضارب في التنفيذ إذ إن البعض منها يشجع على التنمية الاجتماعية - الاقتصادية للشعوب الأصلية عن طريق التحديث والاستغلال التجاري لموارد الغابات بينما تقصد قوانين أخرى إلى الاعتراف بالاستخدامات التقليدية للموارد والمعارف التي تحوزها الشعوب الأصلية). وفي بوليفيا يؤكد مجدداً القانون رقم ١٧١٥ الصار عن الدائرة الوطنية للاصلاح الزراعي على الأحكام الدستورية بخصوص حقوق الشعوب الأصلية في الأراضي ويكفل حقوقها في "الأراضي الجماعية الأصلية". ويسلم قانون الحراجة في بوليفيا بحقوق الشعوب الأصلية في الغابات الموجودة في أراضيها ويحظر على الدولة منح امتيازات تتعلق بالغابات في المناطق التي تقيم فيها الشعوب الأصلية ويمـنح للمجتمعات الأصلية أولوية في الحصول على امتيازات الحراجة في المناطق التي تقيم فيها. وفي كوستاريكا تــدرج حقــوق المجتمعات الهندية في المرسوم رقم MINAE - ۲۷۳۸۸ الصادر في أيلول/سبتمبر ١٩٩٨ وذلك كمبدأ يجب مراعاته لدى التخطيط لاستخدام الغابات وإدارتها. وفي إكوادور تنص المادة ٣٨ من قانون الاصلاح الزراعي الوطني على أنه يتعين على الدولة بموجب قانون الاصلاح الزراعي الوطني حماية الأراضي المخصصة لتنمية الشعوب الأصلية وعلى إدراج أساليب الحياة التقليدية للشعوب الأصلية في المؤسسات الوطنية للاصلاح الزراعي المنشأة للمساعدة في التنمية الاقتصادية للمناطق الريفية وبالتنسيق معها. وفي نيكاراغوا فإن قانون حماية الممتلكات الزراعية يكفل تماماً الحقوق المكتسبة في الأراضي لمختلف الجماعات بما فيها المجتمعات الهندية المقيمة على ساحل المحيط الأطلسي.

117 وتفيد حكومة فرنسا بأن تشريعاتها تعترف بالحقوق الجماعية لسكان الغابات في غيانا الفرنسية بأن يستغلوا الأراضي المملوكة للدولة في القنص وصيد الأسماك وسائر الأنشطة الحياتية. ويجوز لبعض المجتمعات أن تتقدم بطلبات للحصول على امتياز لاستغلال الأراضي المملوكة للدولة، بحرية لأغراض الفلاحة والإقامة كما يجوز لها طلب تحويل الأراضي إلى مجتمعاتهم. ويقال إن هناك خطة على وشك الإنجاز لإنشاء محمية من الغابات المدارية المطيرة تصل مساحتها إلى قرابة مليوني هكتار لحماية الغابات ووسائل الحياة التقليدية "لسكانها". ويرجى أن تنال تلك الخطط موافقة "الشعوب الأصلية" المعنية واشتراكهم فيها.

11٣- وباستثناء ما تطرقت إليه المناقشة في أماكن أخرى من ورقة العمل هذه لم ترد معلومات عن مدى التطبيق الفعلي للقوانين الدستورية والتشريعية المذكورة أعلاه وعن مدى فعاليتها في تحقيق الأهداف المشار إليها في الفقرة ٨٦ أعلاه. ولا شك أن إجراء دراسة مقارنة للتشريعات والأحكام الدستورية المتعلقة بحقوق الشعوب الأصلية في الأراضي على نطاق العالم سيمثل عملاً جليل القيمة.

# دال - مبادرات الشعوب الأصلية

115 لا بــد مــن الإشــارة إلى أن الشعوب الأصلية ذاتها تبادر حالياً إلى إقامة مشاريع وبرامج هامة متنوعة تتعلق بأراضيها وأقاليمها ومواردها وتساهم في حماية حقوقها وتعزيزها. ومن الأمثلة على ذلك الإدارة والإدارة المشتركة للموارد في ألاسكا وفي غيرها من الأماكن. كما تساهم الشعوب الأصلية في مبادرات حماية البيئة العالمية والوطنية. فمثلاً كان الدور الذي قامت به المنظمات غير الحكومية للشعوب الأصلية في مؤتمر الأمم المتحدة المعني بالبيئة والتنمية حاسماً في صياغة واعــتماد الفصــل ٢٦ من جدول أعمال القرن ٢١. وهذه مساهمة إيجابية قدمتها الشعوب الأصلية إلى المجتمع العالمي.

100- بادرت الشعوب الأصلية في بعض البلدان إلى إقامة مشاريع لرسم الخرائط كوسيلة لتوثيق وتحديد ملكيتها التقليدية لأراضيها وممارستها في استخدام هذه الأراضي. وقد يكون ذلك وسيلة هامة لإيجاد وعي وتفهم على نطاق أوسع لملكية الشعوب الأصلية لأراضيها ولإيجاد أساس في نهاية المطاف لتوفير إقرار وحماية قانونيين لهذه الحقوق في الأراضي والمسوارد. وفي بليز، أدى مشروع رسم الخرائط الذي نفذه شعب المايا الهندي في مقاطعة توليدو إلى صدور "أطلس المايا: الكفاح من أجل المحافظة على أرض المايا في جنوبي بليز"، في عام ١٩٩٨، الذي يقال إنه أول أطلس يصدره شعب أصلي في العالم. أما أطلس المايا الذي أصدره المجلس الثقافي للمايا في توليدو ورابطة توليدو ألكالديس فيوثق استخدام مايا الموبان ومايا كيكتشي التقليدي والحالي لأراضيهم ويتضمن وصفاً فريداً من نوعه لتاريخ شعب المايا وثقافته وملكيته للأراضي وأنشطته الاجتماعية – الاقتصادية. ويضم "أطلس المايا" خرائط لكل قرية من قرى المايا في جنوبي بليز، وعلى معاولة لكسب الحماية القانونية لأراضي شعب المايا. كما تقوم حالياً الشعوب الأصلية في بلدان أخرى برسم خرائط كوسيلة لإيضاح الحقوق في الأرض. ودور الشعوب الأصلية في مجلس المنطقة القطبية الشمالية الذي يهتم أساساً مجماية البيئة والتنمية في المنطقة القطبية الشمالية هو مثال مفيد آخر في هذا الصدد.

# هاء – معايير وآليات حقوق الإنسان

117- إن القواعد والمعايير الدنيا الحالية والناشئة الواردة في إعلان ريو واتفاقية التنوع البيولوجي، واتفاقية منظمة العمل الدوليـــة رقم 179، والإعلان الذي اقترحت منظمة الدول الأمريكية إصداره بشأن حقوق الشعوب الأصلية، ومشروع

إعالان الأمم المستحدة بشان حقوق الشعوب الأصلية ينبغي اعتبارها مجتمعة طريقة لحل المشاكل القائمة بين الدول والشعوب الأصلية. وفي احتماع الفريق العامل المعني بإعلان حقوق الشعوب الأصلية الأمريكية، التابع لمنظمة الدول الأممريكية، مؤخراً في نيسان/أبريل ٢٠٠١ أكدت الولايات المتحدة سياستها الجديدة لتأكيد مصطلحي "تقرير المصير الداخلي" و"الشعوب" في سياق منظمة الدول الأمريكية (١٠٠٠). وقد تفضي هذه السياسة الجديدة إلى تحسين العلاقات بين الحكومات والشعوب الأصلية في الأمريكتين. واستخدمت الشعوب الأصلية إلى حد ما مختلف الآليات المنشأة للنظر في الشكاوى المتعلقة بحقوق الإنسان.

11V وبالإضافة إلى ذلك، فإن المعايير الناشئة لحقوق الإنسان ذات الصلة بالحق في التنمية والحقوق التي تنتقل من جيل إلى جيل، والحق في السلم، والحق في بيئة مأمونة وصحية هي مجالات بدأت فيها الشعوب الأصلية تؤثر في التفكير القديم وتحقق تطوراً تدريجياً في معايير أكثر إحساساً تجاه الشعوب الأصلية وأكثر استجابة وفائدة لها وللبشرية عموماً. ولا ينبغي إسقاط استنتاجات تقرير بروتلاند من هذا الاستعراض لتغير معايير حقوق الإنسان وتطورها. وسلم تقرير لجنة بروتلاند المشترك) بالوضع الفريد للشعوب الأصلية:

"إن نقطة الانطلاق إلى سياسة منصفة وإنسانية إزاء هذه المجموعات هي إقرار وحماية حقوقها التقليدية في الأرض وفي غيرها من الموارد التي تدعم طريقة حياها، وهي حقوق قد تعرفها هذه الجماعات بعبارات لا تناسب النظم القانونية القياسية. والمؤسسات الخاصة بهذه الجماعات والرامية إلى تنظيم الحقوق والواجبات أساسية للمحافظة على الانسجام مع الطبيعة ومع الوعي البيئي الذي يميز أسلوب الحياة التقليدي. ومن ثم يجب أن يصحب الاعتراف بالحقوق التقليدية تدابير لحماية المؤسسات المحلية التي تمارس المسؤولية في مجال استخدام الموارد. ويجب أيضاً أن يمنح هذا الاعتراف المجتمعات المحلية صوتاً حاسماً في القرارات المتخذة بشأن استخدام الموارد في مناطقها"(٥٠٠).

#### خامسا - الاستنتاجات

11 / 11 من ورقة العمل النهائية المستكملة هذه ضرورة وجود لهج يتسم بالمرونة إزاء النظر في موضوع الشعوب الأصلية وعلاقتها بالأرض. ويجب التسليم بأن تطوراً هاماً يحدث الآن. فواقع أن عشرات من البلدان قد اعتمدت تدابير دستورية وتشريعية تسلم بدرجات متفاوتة بالحقوق القانونية للشعوب الأصلية في أراضيها ومواردها هو دليل كاف على أن توافق هذه التدابير القانونية مع النظم القانونية المحلية وعلى أن هناك حاجة لها. ويجب اعتبار التطور الجاري لحقوق الشعوب الأصلية المتعلقة بالأراضي والأقاليم والموارد فرصة للشعوب الأصلية والدول على حسد سواء للمساهمة في التطوير التدريجي لمعايير حقوق الإنسان. ولا بد من التسليم بأنه لا يمكن تجميد المفاهيم

القانونية والحقوق بل والشعوب الأصلية ذاتها عند زمن معين. فالجماعات والمجتمعات الأصلية تتغير وتتطور مثل جميع المجتمعات الأحرى.

911- وينبغي اعتبار ورقة العمل النهائية المستكملة هذه أولاً وقبل كل شيء، دليلاً على الطبيعة الملحة والأهمية السبالغة لقضايا أراضي الشعوب الأصلية. وثمة حاجة ملحة لإيجاد حلول للمشاكل القائمة منذ أمد بعيد بين الحكومات والشعوب الأصلية. وبقاء الشعوب الأصلية ذاتها في خطر بسبب التهديد المستمر لأراضيها وأقاليمها ومواردها.

170 حظيت المقررة الخاصة بفرصة زيارة عدد كبير من المجتمعات الأصلية في كثير من بقاع العالم وتقييم المشاكل الخطيرة القائمة ذات الصلة بالحقوق في الأراضي. كما استفادت من دراسة تقرير حلقة الخبراء الدراسية بشأن التجارب العملية في مجال حقوق ومطالبات السكان الأصليين في الأراضي التي عقدت بموجب قرار لجنة حقوق الإنسان ١٩٩٤ المؤرخ ٤ آذار/مارس ١٩٩٤، ومقرر المجلس الاقتصادي والاجتماعي ١٩٩٤ المؤرخ ٢٠ تموز/يوليه ١٩٩٤ (E/CN.4/Sub.2/AC.4/1996/6) وقرار الجمعية العامة ١٩٤٤ المؤرخ ٢٠ المؤرخ ٢٠ كيانون الأول/ديسمبر ١٩٩٤ ويورد هذا التقرير وغيره من المعلومات والتحليلات المفيدة للغاية استنتاجات والتوصيات عديدة ومفيدة وبناءة تستحق النظر فيها عن كثب. وقد كرر عدد من هذه الاستنتاجات والتوصيات هنا.

17۱- توجد بين الشعوب الأصلية وأراضيها علاقة روحية ومادية متميزة وعميقة وكذلك بينها وبين الهواء والماء وساحل السبحر والثلج والنبات والحيوان وغير ذلك من الموارد. وهذه العلاقة تنطوي على أبعاد ومسؤوليات احتماعية وثقافية وروحية واقتصادية وسياسية متنوعة.

1 ٢٢ - ولقد حُرِمت الشعوب الأصلية تاريخياً في معظم أنحاء العالم من أراضيها ومواردها وذلك بصورة كلية أو جزئية من خلال العديد من العمليات الظالمة ومنها القوة العسكرية، والاستيطان غير المشروع، والترحيل والنقل القسريين، والتزوير القانوني، ونزع الملكية بصورة غير قانونية من جانب الحكومة.

١٢٣ - وتعاني مجتمعات الشعوب الأصلية في عدد من البلدان حالة من التدهور والتغير السريعين تعود إلى حد بعيد إلى إنكار حقوقهم في أراضيهم وأقاليمهم ومواردهم.

17٤- ومن أكثر المشاكل المعاصرة انتشاراً عدم اعتراف الدول بوجود استخدام وشغل وحيازة وملكية للأراضي من جانب الشعوب الأصلية، وعدم منحها وضعاً قانونياً مناسباً وحقوقاً قانونية لحماية ذلك الاستخدام أو تلك الحيازة أو الملكية.

٥١٠- وفي بعض البلدان، لا تستطيع المجتمعات المحلية للسكان الأصليين من الناحية القانونية أن تملك الأرض، أو لا تكون لديها القدرة على تملك الأرض ملكية جماعية.

177- إن حق الشعوب الأصلية في الملكية، الذي كثيراً ما تكون حيازتها للأرض قائمة عليه، يخضع في أحيان كثيرة إلى ممارسة سلطة الدولة على نحو غير مشروع في إلغاء هذا الحق، وذلك خلافاً للحماية والحقوق القانونية التي تحمي في معظم البلدان أرض غيرهم من المواطنين وغيرهم وممتلكاتهم. وهذه الحقيقة وحدها ربما تفسر الغالبية العظمى من مشاكل حقوق الإنسان التي تواجهها الشعوب الأصلية.

١٢٧ - أما في البلدان التي توجد فيها مجموعة من القوانين بشأن الشعوب الأصلية فإن أكبر المشاكل تنشأ بسبب القوانين والمبادئ القانونية التي تطبق على الشعوب الأصلية وأراضيها ومواردها.

17۸- ومن هذه المبادئ التمييزية ما يلي: مبدأ الأرض المباحة، والمبدأ الذي يقول بأنه من الممكن إلغاء حق السكان الأصليين في ملكية الأرض دون اللجوء إلى الإجراءات القانونية المناسبة أو دون تعويض، ومبدأ "السلطة المطلقة"، وهو المبدأ الذي يرى أن من الممكن خرق أو إلغاء المعاهدات المبرمة مع الشعوب الأصلية دون أي سبيل للإنتصاف.

9 ٢ ٩ - أما من حيث تكرر الشكاوى ونطاقها، فإن المشكلة الكبرى الوحيدة التي تواجه الشعوب الأصلية اليوم هي مشكلة عدم قيام الدول برسم حدود أراضي الشعوب الأصلية.

١٣٠- ومن المشاكل الأخرى المنتشرة على نطاق واسع أيضاً مشكلة عدم قيام الدول بتطبيق أو إنفاذ القوانين القائمة لحماية أراضي الشعوب الأصلية ومواردها.

١٣١- وأما عمليات المطالبة غير السليمة، أو غير العادلة على نحو صارخ أو المزورة فتمثل إحدى المشاكل الحادة التي تواجه الشعوب الأصلية في بلدان معينة.

١٣٢ - وتمثل مصادرة أراضي وموارد الشعوب الأصلية لأغراض التنمية الوطنية مشكلة متزايدة وحادة. وكثيراً ما تنفذ مشاريع إنمائية في أراضي وأقاليم الشعوب الأصلية دون موافقة هذه الشعوب أو حتى استشارتها.

١٣٣ - ويعتبر إجلاء ونقل الشعوب الأصلية مشكلة مستمرة ذات أهمية حيوية.

1٣٤- وحُددت بعض المشاكل الهامة الأخرى وهي: برامج توزيع أراضي الشعوب الأصلية على أفراد؛ وبرامج التوطين في أراضي الشعوب الأصلية أمانة لدى الدولة. وبرامج استخدام أراضي الشعوب الأصلية أمانة لدى الدولة. وبرامج استخدام أراضي الشعوب الأصلية كضمانة للقروض؛ والإدارة السيئة من قبل الدولة للأماكن المقدسة والثقافية؛ وعدم قيام

الدول وغيرها بحماية السلامة البيئية لأراضي وموارد الشعوب الأصلية؛ وعدم منح الشعوب الأصلية حقاً مناسباً في إدارة أراضيها ومواردها واستخدامها والتحكيم في تنميتها.

1٣٥- ولقد حرى تعيين عدد من التدابير العملية الإيجابية لحل مشاكل أراضي السكان الأصليين. والتدابير المشجعة والمجدية إلى أبعد حد هي على ما يبدو التدابير التي تستند إلى إجراء مفاوضات نزيهة وطوعية بين الدولة وبين السكان الأصليين، سواء على الصعيد الوطني أو برعاية هيئة دولية.

۱۳۱- ويعتبر وجود نظام دستوري وقانوني عادل، يشمل وجود نظام قضائي عادل، قادر على ضمان تطبيق الإجراءات القانونية الصحيحة إطاراً هاما لنجاح وتنفيذ عمليات تسوية مشاكل الأراضي. وقد أظهرت التجربة في بعض البلدان أن اتخاذ إجراءات قضائية نزيهة وعادلة لتنفيذ المعاهدات والاتفاقات وغيرها من الترتيبات الإيجابية مع الشعوب الأصلية كان وسيلة مفيدة للتشجيع على احترام هذه الاتفاقات ولتثقيف الشعوب الأصلية والمجتمعات المحلية لغير الشعوب الأصلية.

١٣٧- وكي تكون أي دعوى مطالبة فعالة في حل مشاكل حقوق السكان الأصليين في الأرض ينبغي لها أن تكون منصفة وعادلة في جوهرها.

١٣٨- وأظهرت التجربة أن إبرام وتنفيذ المعاهدات والاتفاقات وغيرها من الترتيبات البناءة المنصفة والعادلة، في من الترتيبات البناءة المنصفة والعادلة، في من يتعلق بالأرض بين الدول والشعوب الأصلية يمكن أن تساهم في إيجاد تنمية سليمة بيئياً ومستدامة لمنفعة الجميع.

١٣٩- والحكومات مسؤولة عن ضمان تمكين الشعوب الأصلية من الوصول إلى موارد كافية لإجراء البحوث والتفاوض بشأن مطالباتها كي تكون التسوية منصفة وعادلة ودائمة.

• ١٤٠ ومــن المهــم أن يكون لروح وقصد المعاهدات والاتفاقات المتعلقة بالأراضي والموارد أثر عملي. وهذا يقتضي وجود إرادة لدى الأطراف للعمل كشركاء متساوين لا كخصوم ووجود فهم واضح لدى جميع الأطراف لروح ومقاصد المعاهدات والاتفاقات المتعلقة بالأراضي والموارد.

181- وفي بـــلدان عديـــدة توجد حاجة إلى تشريع عام أو تشريع إطاري للاعتراف بحق الشعوب الأصلية في أراضيها ومواردها وتوفير الحماية القانونية لهما. وفي بعض البلدان، توجد حاجة إلى إجراء تعديلات على الدستور بغية بلوغ مستوى مستصوب من الحماية القانونية لأراضي الشعوب الأصلية ومواردها.

127 - وترى بعض الدول والعديد من الشعوب الأصلية أن اتفاقية منظمة العمل الدولية رقم ١٦٩ بشأن الشعوب الأصلية والقبلية في البلدان المستقلة (١٩٨٩) تعبر عن بعض المعايير الدنيا فيما يخص احترام حقوق الشعوب الأصلية في ملكية أراضيها.

18٣- أما مشروع إعلان الأمم المتحدة بشأن حقوق الشعوب الأصلية الذي شرفت وتحملت مسؤولية صياغته والسذي اعتمدته اللجنة الفرعية لتعزيز وحماية حقوق الإنسان، فيشكل فرصة أمام الدول لاعتماد صك يعكس توافقاً واسعاً في الآراء بين الشعوب الأصلية والخبراء بشأن حقوق الشعوب الأصلية في أراضيها ومواردها.

# سادس\_اً - المبادئ التوجيهية الأساسية المتعلقة بأراضي الشعوب الأصلية وأقاليمها ومواردها

15٤- استناداً إلى الاستنتاجات السالفة يمكن أن تفيد المبادئ الأساسية التالية في تقييم وتوجيه التدابير الحكومية والدولية المقترحة والتشريعات والتدابير الإدارية وسائر الإجراءات التي تؤثر على أراضي وأقاليم وموارد الشعوب الأصلية:

# مبادئ للإجراءات الحكومية والدولية المتعلقة بأراضي الشعوب الأصلية وأقاليمها ومواردها

- (أ) يجب إرساء سيادة القانون والحفاظ عليها بشكل صارم في كل بلد فيما يتعلق بالشعوب الأصلية وأراضيها وأقاليمها ومواردها. ويجب أن تتاح للشعوب الأصلية وأفرادها وسائل انتصاف تطبق وفقاً للقانون. وسيادة القانون هي أن تطبق الدولة ومواطنوها القوانين العادلة والمعتمدة ديمقراطياً بما فيها حقوق الإنسان الدولية والقانون الإنساني الدولي، وأن تداوم على ذلك.
- (ب) ويجب أن تستوفي جميع الإجراءات الحكومية والدولية والتدابير القانونية المتعلقة بأراضي الشعوب الأصلية وأقاليمها ومواردها معايير العدل الأساسية لجميع أحزاب الشعوب الأصلية وغيرها، وأن تتسم جميع هذه الإجراءات بالعدل من حيث النواحي التاريخية والسياسية والقانونية والاجتماعية والاقتصادية.
- (ج) ويجب أن تكون جميع الإحراءات الحكومية والدولية والتدابير القانونية والإدارية المتعلقة بأراضي الشعوب الأصلية وأقاليمها ومواردها، غير تمييزية في تطبيقها وآثارها، وألا تعرّض الشعوب الأصلية أو أفرادها لأي أضرار أو عواقب سلبية لا يتعرض لها سواهم في الدولة.

- (د) ويجب أن تكفل جميع الإجراءات الحكومية والدولية والتدابير القانونية المتعلقة بأراضي الشعوب الأصلية وأقاليمها ومواردها أن توفر لجميع الشعوب الأصلية الأراضي والأقاليم والموارد التي تكفي لتوفير الرفاه والتنمية على قدم المساواة بصفتهم شعوباً.
- (ه) ويجب أن تعترف جميع الإجراءات الحكومية والدولية والتدابير القانونية المتعلقة بأراضي الشعوب الأصلية في تقرير مصيرها، وأن تتمشى مع الالتزام بالتعامل مع مؤسسات الشعوب الأصلية في الحكومة والالتزام باحترام حق الشعوب الأصلية في السيطرة على أراضيها وأقاليمها ومواردها وحمايتها.
- (و) ويجب أن تنص جميع التدابير الحكومية والدولية التي قد تؤثر على أراضي الشعوب الأصلية وأقاليمها ومواردها، ولو بصورة غير مباشرة، على المشاركة الكاملة والمباشرة لجميع الشعوب الأصلية المتأثرة في عمليات اتخاذ القرارات.
- (ز) وعلى الدول أن تحترم وتحمي العلاقات الخاصة للشعوب الأصلية بالأراضي والأقاليم والموارد، ولا سيما الأماكن المقدسة والمناطق ذات الأهمية الثقافية واستغلال الموارد المرتبطة بالثقافات والممارسات الدينية للشعوب الأصلية.
- (ح) ويجب أن تيسر للشعوب الأصلية سبل الوصول إلى جميع الإجراءات الحكومية والدولية والتدابير القانونية المتعلقة بأراضي الشعوب الأصلية وأقاليمها ومواردها، كأمر عملي، وأن تتاح لها الموارد التقنية والمالية الكافية لضمان أن تلجأ إلى تلك التدابير والقرارات والعمليات على نحو فعال.
- (ط) ويجب أن تنفذ جميع الإجراءات الحكومية والدولية والتدابير القانونية المتعلقة بأراضي الشعوب الأصلية وأقاليمها ومواردها، في سياق الاحترام الكامل لجميع حقوق الإنسان والحريات الأساسية للشعوب الأصلية وخاصة المعايير الدنيا المبينة في مشروع إعلان الأمم المتحدة بشأن حقوق الشعوب الأصلية، واتفاقية منظمة العمل الدولية رقم ١٦٩، ومشروع الإعلان الأمريكي بشأن حقوق الشعوب الأصلية.

# سابعاً - التوصيات

٥٤٥- ينبغي للبلدان التي ليست لديها تشريعات من ذلك النوع أن تسن هذه التشريعات، وضمنها تدابير خاصة، للاعتراف بملكية الشعوب الأصلية لأراضيها وأقاليمها ومواردها ورسم حدود هذه الأراضي والأقاليم والموارد وحمايتها بطريقة تمنحها حماية قانونية وحقوقاً ووضعاً قانونيين مساويين على الأقل لتلك الممنوحة للأراضي والأقاليم والموارد الأحرى في البلد.

127 وينبغي لهذا التشريع أن يعترف بالممارسات التقليدية وقانون حيازة الأراضي للشعوب الأصلية، ولا ينبغي
 وضع هذا التشريع إلا بمشاركة الشعوب الأصلية المعنية وبموافقتها.

١٤٧ - ينبغي للتدابير الخاصة المتعلقة بأراضي وموارد الشعوب الأصلية ألا تحرم الشعوب الأصلية من الحقوق القانونية في الأرض والموارد، التي تتمتع بما الفئات الأخرى والأفراد الآخرون في البلد.

15٨- وضمن الإطار القانوني لكل بلد، ينبغي إيلاء الاعتبار لضرورة إصلاح الأجزاء ذات الصلة من الدستور بغية ضمان المستوى اللازم من الحماية القانونية لأراضي وموارد الشعوب الأصلية، وبخاصة ضمان ألا تخضع حقوق الشعوب الأصلية في أراضيها ومواردها للاعتداء أو الانتقاص من قبل الحكومة.

9 ٤ ٩ - وينبغي للحكومات أن تتخلى رسمياً عن المبادئ القانونية والسياسات التمييزية التي تنكر حقوق الإنسان للشعوب الأصلية أو تحد من حقوقها في أراضيها ومواردها. وبصفة خاصة، ينبغي للحكومات أن تنظر في اعتماد تشريعات تصحيحية، أو تعديلات دستورية، أو سياسات تصحيحية، حسب الاقتضاء، في إطار العقد الدولي للشعوب الأصلية في العالم، وذلك بصدد ما يلى:

# (أ) مبدأ الأرض المباحة؛

- (ب) المبدأ القائل بأن المجتمعات المحلية للشعوب الأصلية ليست لديها القدرة على امتلاك الأرض أو على الملكية الجماعية للأرض؛
- (ج) المبدأ القائل بأن حقوق الشعوب الأصلية في أراضيها أو الملكية أو الحيازة يجوز للدولة أن تستولي عليها أو تنتقص منها أو أن يقوم بذلك طرف ثالث دون اللجوء إلى الإجراءات القانونية الصحيحة ودون دفع تعويض كاف وعادل؟
- (c) المبادئ أو السياسات التي تقول بوجوب بقاء أراضي الشعوب الأصلية على سبيل الأمانة بغض النظر عن إرادة الشعوب الأصلية المعنية؛
- (ه) المبادئ والسياسات التي تتيح القيام من طرف واحد بإلغاء حقوق الشعوب الأصلية في أراضيها أو حقها في الملكية أو الحيازة؛
- (و) السياسات التي تستبعد بعض الشعوب الأصلية من العمليات التي تقوم بها الدولة للمطالبة بالأراضي.

• ١٥٠ ينبغي للبلدان أن تتخلى عن سلطتها المتعلقة بالشعوب الأصلية وأراضيها ومواردها، وهذه السلطة التي لا يحد منها احترام حقوق الإنسان والحقوق السارية بوجه عام في البلد.

101- أما حماية الحقوق والملكية فلا ينبغي الانتقاص منها أو إنكارها بالاحتجاج بسند ملكية أو مصلحة أخرى مملوكة بصفة مشتركة أو موجودة في حوزة شعب من الشعوب الأصلية أو فئة منها بدلاً من فرد.

۱۵۲- يـتعين تشجيع الحكومات على النظر في إنشاء واستخدام آليات محايدة، يما فيها آليات دولية، كي تقوم بالإشـراف عـلى الحل التريه والعادل لمطالبات السكان الأصليين والتوصل إليه فيما يتعلق بأراضيهم ومواردهم وتنفيذ الاتفاقات المتعلقة بالأراضي.

١٥٣- ينبغي للحكومات أن تتخذ ، بالتشاور مع الشعوب الأصلية، إجراءات عادلة للنظر في الحالات واتخاذ التدابير التصحيحية في الحالات التي يجري فيها الاستيلاء على أراضي أو موارد الشعوب الأصلية أو إلغاء حقوقهم فيها من خلال عمليات سابقة يُزعم أنها أو يتبين أنها غير نزيهة أو أنها تمييزية في أساسها.

١٥٤ عنبغي لكل بلد من البلدان أن ينظر، بالتشاور مع الشعوب الأصلية، في إنشاء صندوق دائم يتيح أموالاً كافية ليستعويض الشعوب الأصلية عما تم الاستيلاء عليه في الماضي من أراضيها ومواردها حيثما تتعذر إعادة الأراضي والموارد أو تزويدها بأراض وموارد مكافئة لها.

١٥٥ عنبغي للدول أن توفر تدابير فعالة لتنفيذ، وتعديل وإنفاذ التسويات والاتفاقات المتعلقة بالأراضي وكذلك لحل المنازعات.

107- ينبغي للبلدان والهيئات الحكومية الدولية، بما فيها أجهزة وهيئات الأمم المتحدة، أن تحدد سبلاً لتلبية الاحتياجات الجدية إلى التدريب والتعليم والى الموارد المالية والتقنية لدى الشعوب الأصلية كي تتمكن من الدخول في عمليات التفاوض وهي على علم تام وعلى معرفة فنية بمجمل الآثار التي تنطوي عليها عمليات التفاوض بشأن الحق في الأرض. وينبغي للتدريب والتعليم أيضاً أن يحتلا مكاناً بارزاً في الاتفاقات المتفاوض عليها.

١٥٧- ينبغي للمحفل الدائم للشعوب الأصلية المنشأ مؤخراً، أن ينظر في القيام بدور بناء بصدد المشاكل المتصلة بالحقوق في الأرض والموارد وفي الحماية البيئية. وبصفة خاصة، ينبغي النظر في فيما يلي:

(أ) إنشاء هيئة لتقصي الحقائق أو تعيين مقرر خاص لقضايا الشعوب الأصلية بولاية تتضمن فيما تتضمن القيام بزيارات ميدانية وإعداد تقارير تتعلق بمسائل محددة فيما يخص أراضي وموارد الشعوب الأصلية؛ ويمكن كذلك للمقررة الخاصة تقديم خدمات الرد والوساطة والتوفيق؛

- (ب) إنشاء آلية أو إجراء للشكاوى من انتهاكات حقوق الإنسان ذات الصلة بالحالات المتعلقة بأراضى وموارد الشعوب الأصلية، تحت أو في نطاق مسؤولية المقررة الخاصة؛
- (ج) تـزود المقررة الخاصة بصلاحية "السعي لإقامة السلم" بغية التحقيق، والتوصية بحلول والتوفيق والتوسط وتقديم المساعدة في منع أو إنهاء العنف في الحالات المتعلقة بحقوق الشعوب الأصلية في أراضيها؛
- (د) استحداث إجراء يُطلب بموجبه من البلدان أن تقدم تقارير دورية عن التقدم الذي تُحرزه في محال حماية حقوق الشعوب الأصلية في أراضيها ومواردها.

١٥٨ وينبغي للأمم المتحدة ووكالاتها المتخصصة أن تنظر في تقديم المساعدة الفنية عند الضرورة إلى الدول والى الشعوب الأصلية للمساهمة في حل المطالبات بالأراضى وغيرها من المسائل المتعلقة بالأراضى والموارد.

9 ٥ ١ - ينبغي للأمم المتحدة ووكالاتها المتخصصة وغيرها من المنظمات الحكومية الدولية أن تضمن حماية التنوع الثقافي للشعوب الأصلية، وقيمها التقليدية وأساليب حياتها في تنفيذ جدول أعمال القرن ٢١، وكذلك من جانب المؤسسات المنشأة لمتابعته.

١٦٠ ينبغي لمفوضة الأمم المتحدة السامية لحقوق الإنسان أن تنظر في جمع أمثلة على الاتفاقات المبرمة بشأن أراضى الشعوب الأصلية بغية تيسير تشجيع التعاون التقنى في هذا الميدان.

171- ينبغي للدول أن تبذل قصارى جهدها لضمان وصول الشعوب الأصلية إلى أراضيها في حالة حرمانها منها أو عدم وجود أراض كافية لها وفي حالة اعتمادها على هذه الأراضي في بقائها وذلك بغية ضمان تطورها الثقافي والمادى.

١٦٢ – ينبغي للشعوب الأصلية أن تشارك في اتخاذ القرارات ووضع السياسات المتعلقة بالأراضي والموارد والتنمية على الصعد الدولية والإقليمية والوطنية والمحلية.

17٣- ينبغي تشجيع الحكومات على القيام، بالتشاور مع الشعوب الأصلية، باستحداث عمليات ومعايير وأساليب للتعايش والإدارة المشتركة للأراضي والموارد، بقصد مراعاة الممارسات التقليدية والقانون الخاص بحيازة الأرض للشعوب الأصلية.

175- وينبغي أن تكون الجوانب التمييزية للقوانين والسياسات ذات الصلة بالشعوب الأصلية وعلاقتها بالأرض في صدارة حدول أعمال المؤتمر العالمي لمكافحة العنصرية والتمييز العنصرية وكراهية الأجانب وما يتصل بذلك من تعصب، المقرر عقده في جنوب أفريقيا في الفترة من ٣١ آب/أغسطس إلى ٧ أيلول/سبتمبر ٢٠٠١.

# الحواشي

#### 1. The relevant paragraphs are as follows:

"The Sub-Commission on Prevention of Discrimination and Protection of Minorities,

Acknowledging that indigenous peoples in many countries have been deprived of their human rights and fundamental freedoms and that many of the human rights problems faced by indigenous peoples are linked to the historical and continuing deprivation of ancestral rights over lands, territories and resources,

Recognizing the profound spiritual, cultural, social and economic relationship that indigenous people have to their total environment and the urgent need to respect and recognize the rights of indigenous people to their lands, territories and resources,

Acknowledging that lack of secure land rights, in addition to continued instability of State land tenure systems and impediments to efforts for the promotion and protection of indigenous communities and the environment, are imperilling the survival of indigenous peoples,

Recognizing that United Nations organs and Member States have increasingly acknowledged that lands and natural resources are essential to the economic and cultural survival of indigenous peoples, and that some States have enacted legal measures that uphold indigenous land rights or have established procedures for arriving at legally binding agreements on indigenous land-related issues,

Mindful of the development of relevant international standards and programmes which promote and affirm the rights of indigenous peoples to their lands and resources, in particular, the Indigenous and Tribal Peoples Convention, 1989 (No. 169) of the International Labour Organization, Agenda 21 adopted by the United Nations Conference on Environment and Development ..., World Bank Operational Directive 4.20, the draft Inter-American declaration on the rights of indigenous peoples developed by the Inter-American Commission on Human Rights of the Organization of American States, and the draft United Nations declaration on the rights of indigenous peoples,

Recognizing that despite these international and national advances, problems continue to abound which impede the effective enjoyment of indigenous land rights,

Recalling that many States in which indigenous peoples live have yet to enact laws or policies regarding indigenous land claims or in other instances have not provided adequate implementing mechanisms concerning indigenous land rights that are mutually acceptable to the parties concerned."

- 2. Communication from Manju Yakthumba, Chairman, Kirat Yakthung Chumlung, Katmandu, to Mr. John Pace, 5 January 1998.
- 3. Lionel Caplan, "Tribes in the ethnography of Nepal: some comments on a debate", in Nepalese Studies, vol. 17, No. 2 (Katmandu, CNAS, Tribhuvan University, July 1990), cited in the communication referred to in note 2 above.

- 4. Robert A. Williams, "Encounters on the frontiers of international human rights law: edefining the terms of indigenous peoples' survival in the world", <u>Duke Law Journal</u>, 1990, p. 981.
- 5. James Sakej Henderson, "Mikmaq tenure in Atlantic Canada", <u>Dalhousie Law Journal</u>, vol. 18, No. 2, 1995, p. 196.
- 6. Statement by Eben Hopson, founder of the Inuit Circumpolar Conference (ICC), at the organizing conference held in Barrow, Alaska, in June 1977, and also contained in a statement by the ICC representative to the Working Group in 1985.
- 7. United Nations publication, sales No. E.86.XIV.3.
- 8. Ibid., paras. 196 and 197.
- 9. Proposed Inter-American Declaration on the Rights of Indigenous Peoples, approved by the Inter-American Commission on Human Rights on 26 February 1997.
- 10. Rodolfo Stavenhagen, "The status and rights of the indigenous peoples of America", report prepared for the Inter-American Commission on Human Rights, July 1991.
- 11. The views of early international legal theorists are discussed in Robert Williams, The American Indian in Western Legal Thought: The Discourses of Conquest, Oxford University Press, 1990, and "The Medieval and Renaissance origins of the status of the American Indian in Western legal thought", Southern California Law Review, vol. 57, No. 1, 1983, pp. 68-85. See also S. James Anaya, Indigenous Peoples in International Law, Oxford University Press, 1996.
- 12. Quaker Aboriginal Affairs Committee, (Canada) Response to Preliminary Working Paper on Indigenous People and their Relationship to Land (May 1999).
- 13. Vine Deloria, Jr., <u>American Indians</u>, <u>American Justice</u>, University of Texas Press, 1983, p. 36. An in-depth exploration of how indigenous languages and conceptions of land affected treaty negotiations in Canada, can be found in James (Sakej) Youngblood Henderson, Marjorie L. Benson & Isobel M. Findlay, <u>Aboriginal Tenure in the Constitution of Canada</u>, Carswell Thomas Professional Publishing, 1999.
- 14. See for example, S. James Anaya, <u>Indigenous Peoples in International Law</u>, Oxford University Press, 1996, p. 22.

See for example, J.L. Brierly, The Law of Nations, Oxford University Press, 1960, p. 154. 15.

- 16 See for example Delgamuukw v. The Queen, para. 38.
- 17. Eastern Greenland (Denmark v. Norway), 1933 P.C.I.J. (ser. A/B) No. 53.
- 18. Western Sahara, Advisory Opinion, 1975 I.C.J. 12. Douglas Sanders, a professor of law at the University of British Columbia, has described modern condemnation of the doctrine of terra nullius. "The 'terra nullius' analysis, with its apparent denial of the existence of the Aboriginal people, became a potent symbol of the oppressive character of the legal system. The Pope, on a visit to Australia, expressly condemned the doctrine of 'terra nullius'. The United Nations Working Group on Indigenous Populations drafted a Declaration of the Rights of Indigenous Peoples, which specifically condemned 'terra nullius' in a preambular paragraph." Indigenous and Tribal Peoples: The Right to Live on their Own Land, 12th Commonwealth Law

- Conference, Kuala Lumpur, Malaysia, 13-16 September 1999. See also Douglas Sanders, and others, "Common Law Rulings on the Customary Land Rights of Aboriginal or Indigenous People", unpublished paper on file with the Special Rapporteur, 6 August 1999.
- 19. Reports of the Working Group on Indigenous Populations E/CN.4/Sub.2/1993/29, E/CN.4/Sub.2/1994/30 and Corr.1, E/CN.4/Sub.2/1995/24 and E/CN.4/Sub.2/1996/21 and Corr.1. See also, Willheim, "Queensland pastoral leases and native title", <u>Aboriginal Law Bulletin</u>, vol. 3, No. 89, 1997, p. 20; M. Dodson, "Human rights and extinguishment of native title", 1995.
- 20. See also the Conclusions and Recommendations contained in the Report of the Seminar on the Effects of Racism and Racial Discrimination on the Social and Economic Relations between Indigenous Peoples and States, Geneva, 16-20 January 1989 (HR/PUB/89/5).
- 21. Rodolfo Stavenhagen, op. cit., p. 22. The situation of indigenous peoples of the Philippines is addressed in a paper prepared by Donna Gasgonia for the Expert Seminar on Practical Experiences Regarding Indigenous Land Rights and Claims, Whitehorse, Canada, 24-28 March 1996 (E/CN.4/Sub.2/AC.4/1996/6/Add.1).
- 22. Quaker Aboriginal Affairs Committee (Canada), response to preliminary working paper on indigenous people and their relationship to land (May 1999).
- 23. Kristyna Bishop, "Squatters on their own land: San territoriality in western Botswana" (1998) 31 Comparative and International Law Journal of Southern Africa 92.
- 24. See International Work Group for Indigenous Affairs, <u>The Indigenous World 1999-2000</u>, 2000, p. 376.
- 25. Communication from Heidi Salmi, Assistant Director, Sámediggi Ministry of Foreign Affairs, 30 March 2000; Communication from Mikkel Oskal, Chairman, Mauken Reindeer Herding District, 3 April 2000.
- 26. Communication from Rev. Leva Kila Pat, General Secretary, Papua New Guinea Council of Churches, 22 April 1998.
- 27. Alan Thein Durning, "Guardians of the land: indigenous peoples and the health of the Earth", Worldwatch Paper 112 (December, 1992), pp. 21-22. The Indigenous Peoples Right Act of 1997 now provides a means for recognition of indigenous land rights. The usefulness of the Act deserves careful evaluation.
- 28. Ibid.
- 29. See Newton, "At the whim of the Sovereign: Aboriginal title reconsidered", <u>Hastings Law Journal</u>, vol. 31, No. 1215, 1980; Cohen, "Original Indian title", <u>Minn L. Rev.</u>, vol. 32, 1947; Smith, "Concept of native title", <u>Toronto Law Journal</u>, vol. 24, No. 1, 1974; McHugh, "The constitutional role of the Waitangi Tribunal", New Zealand Law Journal, vol. 224, No. 3, 1985.
- 30. Aboriginal title has received considerable scholarly attention in Canada. See, for example, Kent McNeil, Common Law Aboriginal Title, Oxford, Clarendon Press, 1989; "The meaning of Aboriginal title" in Michael Asch, ed., Aboriginal and Treaty Rights in Canada, Vancouver, UBC Press, 1997; Douglas Sanders, "The Rights of the Aboriginal Peoples of Canada" (1983) 61 Can. Bar Rev. 314.

- 31. See report of the Expert Seminar on Practical Experiences Regarding Indigenous Land Rights and Claims, loc. cit.
- 32. Felix Cohen, the foremost scholar of United States law in regard to Indian affairs, commented on the discriminatory nature of property ownership by Indian tribes: "That there are peculiar incidents attached even to fee-simple tenure by an Indian tribe is an undoubted fact, and the explanation of this fact is probably to be found in the contagion that has emanated from the concept of aboriginal possession". Handbook of Federal Indian Law, 1942, p. 291.
- 33. See P. Joffe and M.E. Turpel, <u>Extinguishment of the Rights of Aboriginal Peoples: Problems and Alternatives.</u> A comprehensive study by the Royal Commission on Aboriginal Peoples (Canada), 3 volumes, June 1995; and <u>Treaty Making in the Spirit of Coexistence: An Alternative to Extinguishment.</u> A report by the Royal Commission on Aboriginal Peoples, Ottawa, 1995.
- 34. See Vattel, <u>The Law of Nations</u>, Book 1, 1805, chap. XVIII. An account of the extinguishment policies of Spain, France and England during the colonial period is set forth in Royce, "American Indian land cessions", Introduction by Cyrus Thomas, Bureau of American Ethnology, Eighteenth Annual Report, 1899.
- 35. 348 U.S. 272 (1995).
- 36. And the United States Government continues to exploit the doctrine to defeat Indian claims. For example, the <u>Tee-Hit-Ton</u> decision was the basis for the decision of the United States Court of Federal Claims in <u>Karuk Tribe of California</u>, et al. v. <u>United States</u> (6 August 1998).
- 37. The Alaska Native Claims Settlement Act and its consequences are discussed in full detail in Thomas R. Berger, Village Journey: The Report of the Alaska Native Review Commission, 1985. Commissioner Berger presented the report to the thirteenth session of the Working Group on Indigenous Populations in 1995, on behalf of the Inuit Circumpolar Conference, the non-governmental organization which sponsored the Commission project.
- 38. St. Catherines Milling Co. v. Queen, (1888) 14 App. Cas. 46; 2 C.N.L.C. 541; 58 L.J.P.C. 54; 60 L.T. 197; 5 T.L.R. 125, affirming 13 S.C.R. 577.
- 39. Michael Dodson, op. cit.
- 40. "Aboriginal and Torres Strait Islander Peoples and Australia's obligations under the United Nations Convention on the Elimination of All Forms of Racial Discrimination", a report submitted by the Aboriginal and Torres Strait Islander Commission to the United Nations Committee on the Elimination of Racial Discrimination (February, 1999), 4.1.1.
- 41. Committee on the Elimination of Racial Discrimination, Decision (2) 54 on Australia, 18 March 1999 (A/54/18, para. 21) "Validation" refers to validation of certain non-indigenous titles; the consequence of validation is the arbitrary extinguishment or impairment of affected native title and the loss of an opportunity to negotiate. "Confirmation of extinguishment" provisions refer to past acts of extinguishment. A range of previously issued titles are deemed by the Act to extinguish native title permanently, whether or not such titles extinguish title at common law. "Primary production upgrade" provisions permit pastoral lease holders to apply to upgrade their rights to permit a broad range of higher intensity "primary production activities" without requirements of consultation or negotiation with affected native title holders. The restrictions on the right of native title holders to negotiate mean that states and territories are entitled to establish regimes for the grant of interests to mining companies and other

developers on terms significantly less favourable to native title holders than before the amendments.

- 42. Roque Roldán Ortega, "Notes on the legal status and recognition of indigenous land rights in the Amazonian countries", Report of the Expert Seminar on Practical Experiences Regarding Indigenous Land Rights and Claims, op. cit. See also Stavenhagen, op. cit.
- 43. Maria Luisa Acosta, "The State and indigenous lands in the Autonomous Regions: The case of the Mayagna community of Awas Tingni", <u>Indigenous Affairs</u>, No. 4, December 1998, p. 35.
- 44. Corte Interamericana De Derechos Humos, Caso De La Comunidad Mayagna (Sumo) Awas Tingni, Sentencia De 1 De Febrero De 2000, para. 60.
- 45. Comissão Pro Yanomami <u>Update</u>, No. 101, February 1999.
- 46. Inter-American Commission on Human Rights, <u>Report on the Situation of Human Rights in Brazil</u>, 1997.
- 47. Comissão Pro Yanomami <u>Update</u> No. 101, February 1999; Conselho Indigenista Missionário CIMI, Newsletter Nos. 354, 356.
- 48. Communication from Manju Yakthumba, Chairman, Kirat Yakthung Chumlung, Katmandu, Nepal to Mr. John Pace, 5 January 1998.
- 49. See report of the Working Group on Indigenous Populations on its seventh session (E/CN.4/Sub.2/1989/36).
- 50. Newton, "Indian claims in the courts of the conqueror", 41 American University Law Review, vol. 41, No. 753, 1992; Barsh, "Indian claims policy in the United States", North Dakota Law Review, vol. 58, No. 7, 1982; Orlando, "Aboriginal title claims in the Indian Claims Commission: United States v. Dann and its due process implications", Environmental Affairs, vol. 13, No. 241, 1986.
- 51. See for example, S. Tullberg, R. Coulter and C. Berkey, Indian Law Resource Center, "Violations of the human rights of the Sioux Nation, the Six Nations Iroquois Confederacy, the Western Shoshone Nation and the Hopi Nation by the United States of America", a complaint communicated to the Commission on Human Rights under the confidential "1503" procedure on 12 March 1980; Petition of Mary and Carrie Dann and the Dann Band of the Western Shoshone Nation to the Inter-American Commission on Human Rights, 3 April 1993.
- 52. Petition of Mary and Carrie Dann on behalf of themselves and the Dann Band of the Western Shoshone Nation against the United States to the Inter-American Commission on Human Rights (1993).
- 53. Response of the United States (9 September 1993).
- 54. Letter from Jorge E. Taiana, Executive Secretary of the Inter-American Commission on Human Rights, to S. James Anaya and Steven M. Tullberg, Indian Law Resource Center (28 June 1999).
- 55. Inter-American Commission on Human Rights Report No. 99/99 (27 September 1999).

- 56. The Government of New Zealand submitted comments on the preliminary working paper stating, among other things, that such anger is expressed by very small groups, and pointing out that there is rarely complete support for a settlement from all involved. Letter from Deborah Geels, First Secretary, Permanent Mission of New Zealand to the United Nations Office at Geneva, addressed to the High Commissioner for Human Rights, 25 June 1998. The Government of New Zealand submitted additional comments on the second progress report in which it describes its processes for defining the claimant group, verifying the authority of negotiators and approving the final settlement. Facsimile from Emma Eastwood, Policy Analyst, Office of Treaty Settlement to Janet Lowe, Ministry of Foreign Affairs and Trade, 14 March 2000.
- 57. Alan Thein Durning, "Guardians of the land: indigenous peoples and the health of the Earth", Worldwatch Paper 112 (December 1992) p. 26, citing Sahabat Alam Malaysia, "Native customary rights in Sarawak", <u>Cultural Survival Quarterly</u>, vol. 10, No. 2 (1987). In 1998, the Malaysian Court of Appeal in <u>Adong bin Kuwau v. State of Johor</u> upheld a trial judgement which awarded compensation to the Jakun tribe for the loss of 53,273 acres of ancestral lands in the southern state of Johor.
- 58. Durning, op. cit., p. 26.
- 59. General Assembly resolution 1803 (XVII) of 14 December 1962, entitled "Permanent sovereignty over natural resources".
- 60. General Assembly resolution 626 (VII) of 21 December 1952, entitled "Right to exploit freely natural wealth and resources".
- 61. See, for example, the report of the Working Group on Indigenous Populations on its seventh session (E/CN.4/Sub.2/1989/36). In regard to hydroelectric development and the indigenous peoples of the Chittagong Hill Tracts, see the report of the Chittagong Hill Tracts Commission, May 1991. See also Rajkumari Chandra Kalindi Roy, Land Rights of the Indigenous Peoples of the Chittagong Hill Tracts, Bangladesh (Norwegian Agency for Development Corporation (NORAD), 1996).
- 62. Reports of the Working Group on Indigenous Populations (E/CN.4/Sub.2/1989/36; E/CN.4/Sub.2/1993/29).
- 63. For example, one indigenous organization in Peru submitted a communication on the adverse effects of commercialization of the Amazon region on the indigenous communities and the environment, particularly the problems of mining, oil development, road building and Communication on the situation of indigenous peoples and their lands and territories in Amazonian Peru, Mr. Miquea Mishari Mofat, Central de Comunidades Nativas de la Selva Central, Peru, 15 April 1998. In a communication of 5 April 1998, Chief Teobaldo Melgar of the Yuracare people, and Bernardo Toranzo C., "Proyecto Munay", Bolivia, point out that this indigenous people has been relocated from its lands and that the discovery of oil on those lands has made it more difficult to seek their recovery. Nevertheless, the Yuracare people hope that they will be able to return to their territories in order to maintain their traditions. In Japan, the Nibutani Dam' project was the impetus for the administrative confiscation of land belonging to the Ainu people. Although authorization for the project was later held to be illegal because it did not account for the effects on the Ainu, the dam was not deconstructed. The court held that removing the dam would be against public interest and, in any case, would not restore Ainu cultural sites that had already been destroyed. Kayano et al. v. Hokkaido Expropriation Committee, translated by Mark A. Levin, 38 International Legal Materials 394 (1999). See also The Submission of the

- Indian Movement "Tupaj Amaru" to the Chairperson of the Working Group on Indigenous Populations, 14 october 2000.
- 64. The Government of Canada reports in its submission of 27 May 1998 to the Special Rapporteur that settlements have been reached with groups such as the Mushuau Innu of Davis Inlet.
- 65. See, for example, Center for Environmental Law, "The World Bank's involuntary Settlement Policy", <a href="http://www.ciel.org">http://www.ciel.org</a> (visited on 23 April 2001).
- 66. Thomas R. Berger, Long and Terrible Shadow: White Values, Native Rights in the Americas 1492-1992, Douglas & McIntyre, Ltd., 1991, p. 99.
- 67. Remarks of the observer for Bangladesh to the Sub-Commission, 14 August 2000 (E/CN.4/Sub.2/2000/SR.18, para. 57).
- 68. International work Group for Indigenous Affairs, <u>The Indigenous World 1999-2000</u>, 2000, p.288.
- 69. The Government of Canada reports in its submission of 27 May 1998 to the Special Rapporteur that the Government now does not believe that lands "transferred to Aboriginal people through land claims settlements should continue to be held and managed by the Government of Canada for First Nations, but that First Nations should own and control these lands themselves".
- 70. See, for example, Ball, "Constitution, courts, Indian tribes", 1987 <u>A.B.F.</u> Res. J. 1, 63 (1987); Newton, "Enforcing the Federal-Indian trust relationship after Mitchell", <u>Catholic University Law Review</u>, vol. 31, No. 635, 1982.
- 71. This case is discussed in Willheim, op. cit.
- 72. See Durie and Orr, "The role of the Waitangi Tribunal and the development of a bicultural jurisprudence", New Zealand Universities Law Review, vol. 14, No. 62, 1990.
- 73. R. Plant, "Addressing indigenous land rights and claims: the role of international technical assistance", paper prepared for the Expert Seminar on Practical Experiences regarding Indigenous Land Rights and Claims (E/CN.4/Sub.2/AC.4/1996/6/Add.1).
- 74. Facsimile from Emma Eastwood, Policy Analyst, Office of Treaty Settlement to Janet Lowe, Ministry of Foreign Affairs and Trade, 14 March 2000.
- 75. Greg Joyce, "Nisga'a treaty violates constitution, lawyer says: Liberals begin challenge", The Canadian Press, 16 May 2000.
- 76. For one indigenous group's viewpoint on the problems with the Nisga'a Agreement, see The Union of B.C. Indian Chiefs, "Modern land claim agreements: through the Nisga'a looking glass", draft, 7 September 1998.
- 77. Concluding observations of the Human Rights Committee: Canada, para. 8, CCPR/C/79/Add.105 (7 April 1999); concluding observations on Canada, para 18, E/C.12/1/Add.3.1 (4 December 1999); Interior Alliance and Union of B.C. Indian Chiefs, Joint submission to the Special Rapporteur regarding the second progress report on the working paper on indigenous people and their relationship to land (23 February 2000).

- 78. Amended petition to the Inter-American Commission on Human Rights and reply to submission of Canada by the Carrier Sekani Tribal Council, 1 May 2000, paras. 5-6, 40, 120-144.
- 79. Interior Alliance and Union of B.C. Indian Chiefs, Joint submission to the Special Rapporteur regarding the second progress report on the working paper on indigenous people and their relationship to land (23 February 2000).
- 80. For the full text of the Ten Points of Agreement, see <a href="http://www.belize.gov.bz/features/maya-agreement/agreement.html">http://www.belize.gov.bz/features/maya-agreement.html</a>.
- 81. Final Report of the Royal Commission on Aboriginal Peoples: A Word from Commissioners, <a href="http://www.inac.gc.ca/ch/recap/rpt/wrd-e.html">http://www.inac.gc.ca/ch/recap/rpt/wrd-e.html</a> (visited 22 February 2001).
- 82. The New York Times reported on 20 March 1997 that the Government of Argentina had restored ownership of 308,900 acres of ancestral lands to the Collas Indians.
- 83. For more information on recent legislation in Chile, see Report of the Expert Seminar on Practical Experiences Regarding Indigenous Land Rights and Claims (E/CN.4/Sub.2/AC.4/1996/6).
- 84. Working Group on the Proposed American Indigenous Rights Declaration, opening statement of the United States delegation, 3 April 2001.
- 85. Gro Bruntdland, Our Common Future, Oxford University Press, 1987.

# المرفق

# المعايير والمواد ذات الصلة المتعلقة بأراضي وموارد السكان الأصليين

تـــتألف مجموعـــة المعايير والمواد التالية من أشد ما يتصل بالموضوع من أجزاء شتى الصكوك القانونية ومشاريع الصــكوك القانونيــة والمـــواد الأحرى ذات الصلة. وهي تضم فقط المادة القانونية الرئيسية أو أهم مادة قانونية تتصل بالشعوب الأصلية وصلاتما بالأرض والأقاليم والموارد. والغرض من هذه المجموعة هو تيسير فهم المعايير الدولية الراهنة هي ومشاريع المبادئ الواردة في مشروع إعلان الأمم المتحدة المتعلق بحقوق الشعوب الأصلية وإعلان اللمان الأمريكية المقترح المتعلق بحقوق الشعوب الأصلية.

# الإعلان العالمي لحقوق الإنسان

#### المادة ٧

الــناس جميعاً سواء أما القانون، وهم يتساوون في حق التمتع بحماية القانون دونما تمييز، كما يتساوون في حق التمتع بالحماية من أي تمييز ينتهك هذا الإعلان ومن أي تحريض على مثل هذا التمييز.

#### المادة ١٧

- لكل فرد الحق في التملك، بمفرده أو بالاشتراك مع آخرين.
  - ٢- لا يجوز تجريد أحد من ملكه تعسفاً.

# الاتفاقية الدولية للقضاء على جميع أشكال التمييز العنصري

#### المادة ه

إيفاء للالتزامات الأساسية المقررة في المادة ٢ من هذه الاتفاقية، تتعهد الدول الأطراف بحظر التمييز العنصري والقضاء عليه بكافة أشكاله، وبضمان حق كل إنسان، دون تمييز بسبب العرف أو اللون أو الأصل القومي أو الإثني، في المساواة أمام القانون، لا سيما بصدد التمتع بالحقوق التالية:

. . .

° c حق التملك بمفرده أو بالاشتراك مع آخرين؟

. . .

# 

1- في إطار الممارسة التي جرت عليها لجنة القضاء على التمييز العنصري، وخاصة عند بحث التقارير المقدمة من الدول الأطراف بموجب المادة ٩ من الاتفاقية الدولية للقضاء على جميع أشكال التمييز العنصري، ظلت دائما حالة الشعوب الأصلية مسألة تحظى بعناية واهتمام وثيقين. وقد دأبت اللجنة في هذا الصدد على تأكيد أن التمييز ضد الشعوب الأصلية يدخل ضمن نطاق الاتفاقية وأنه يجب اتخاذ جميع الوسائل الملائمة بغية مكافحة هذا التمييز والقضاء عليه.

٢- وتؤكد اللجنة من جديد، وهي تلاحظ أن الجمعية العامة قد أعلنت العقد الدولي للسكان الأصليين في العالم ابتداء من ١٠ كانون الأول/ديسمبر ١٩٩٤، أن أحكام الاتفاقية الدولية للقضاء على جميع أشكال التمييز العنصري تنطبق على الشعوب الأصلية.

٣- وتدرك اللجنة أن الشعوب الأصلية في كثير من مناطق العالم قد تعرضت، وما زالت تتعرض، للتمييز ضدها وللحرمان من حقوقها الإنسانية وحرياتها الأساسية وخاصة ألها قد فقدت أرضها ومواردها لصالح المستعمرين والشركات التجارية ومؤسسات الأعمال المملوكة للدولة. وبناء على ذلك فإن الخطر قد تمدد وما زال يتهدد الحفاظ على ثقافة هذه الشعوب وهويتها التاريخية.

- ٤- وتطلب اللجنة بوجه حاص إلى الدول الأطراف ما يلي:
- (ب) ضمان أن تكون لأفراد الشعوب الأصلية الحرية والمساواة في إطار التمتع بالكرامة والحقوق والتحرر من أي تمييز، وخاصة التمييز القائم على الانتماء إلى السكان الأصليين من حيث الأصل أو الهوية؛
- (ج) قميئة الأوضاع التي تسمح للشعوب الأصلية بتحقيق تنمية اقتصادية واجتماعية مستدامة تتمشى مع خصائصها الثقافية؛
- (د) ضمان تمتع أفراد الشعوب الأصلية بحقوق متساوية فيما يتعلق بالاشتراك الفعال في الحياة العامة ضمان عدم اتخاذ قرارات تتعلق مباشرة بحقوقهم ومصالحهم دون موافقتهم المستنيرة؛

(ه) ضــمان أن يكـون بإمكـان مجتمعات السكان الأصليين ممارسة حقوقها الخاصة بأن تمارس تقاليدها وأعرافها الثقافية وبأن تعيد بث الحيوية فيها، وبالحفاظ على لغاتما وممارستها.

٥- تطلب اللجنة بشكل خاص إلى الدول الأطراف الاعتراف بحقوق الشعوب الأصلية في تملك أراضيها وأقاليمها ومواردها المجتمعية وتنميتها والسيطرة عليها واستخدامها وتطلب حماية هذه الحقوق، وأن تقوم هذه الدول، في الحالات التي حُرمت فيها هذه الشعوب من أراضيها وأقاليمها التي درجت على امتلاكها أو سكناها أو استخدامها بوجه آخر حرماناً تم دون موافقتها الحرة والمستنيرة، باتخاذ خطوات لإعادة هذه الأراضي والأقاليم إليها. وينبغي، فقط عندما يكون ذلك غير ممكن لأسباب تتعلق بالواقع، الاستعاضة عن الحق في الاسترداد بالحق في الحصول على تعويض عادل ومنصف وعاجل. وينبغي قدر الإمكان أن يتخذ هذا التعويض شكل أراض وأقاليم.

٦- تطلب اللجنة كذلك إلى الدول الأطراف التي لديها شعوب أصلية في أقاليمها أن تدرج في تقاريرها الدورية معلومات كاملة عن حالة هذه الشعوب، على أن تضع في الحسبان جميع ما يتصل بالموضوع من أحكام الاتفاقية.

# العهد الدولي الخاص بالحقوق المدنية والسياسية

#### المادة ۲۷

لا يجـوز، في الدول التي توجد فيها أقليات إثنية أو دينية أو لغوية، أن يُحرم الأشخاص المنتسبون إلى الأقليات المذكـورة مـن حق التمتع بثقافتهم الخاصة أو المجاهرة بدينهم وإقامة شعائره أو استخدام لغتهم، بالاشتراك مع الأعضاء الآخرين في جماعتهم.

# لجنة حقوق الإنسان

اللجنة المعنية بحقوق الإنسان (التعليق العام ٢٣)، المادة ٢٧ (الدورة الخمسون، ٩٩٤)

. . .

٣-٢ ولا يمــس التمتع بالحقوق المشار إليها في المادة ٢٧ بسيادة أي دولة من الدول الأطراف ولا بسلامتها الإقلــيمية. وفي الوقت نفسه، فإن حانباً أو آخر من حقوق الأفراد المصونة بموجب المادة -على سبيل المثال التمتع بثقافة معينة - يمكن أن يتمثل في أسلوب للعيش يرتبط ارتباطاً وثيقاً بالأرض وباستخدام مواردها. وهذا قد ينطبق بصورة خاصة على أفراد طوائف السكان الأصليين التي تشكل أقلية.

. . .

٧- وفيما يتعلق بممارسة الحقوق الثقافية المصونة بموجب المادة ٢٧، تلاحظ اللجنة أن الثقافة تتبدى في أشكال كثيرة، من بينها أسلوب للعيش يرتبط باستخدام موارد الأرض، لا سيما في حالة السكان الأصليين. ويمكن أن يشمل هذا الحق أنشطة تقليدية مثل صيد السمك أو القنص والحق في العيش في المحميات الطبيعية التي يصونها القانون. وقد يتطلب التمتع بهذه الحقوق تدابير للحماية قانونية إيجابية وتدابير لضمان الاشتراك الفعال لأفراد جماعات الأقليات في القرارات التي تؤثر فيهم.

## اتفاقية منظمة العمل الدولية رقم ١٦٩ المتعلقة بالشعوب الأصلية والقبلية في البلدان المستقلة (١٩٨٩)

#### المادة ٤

- ١- تتخذ تدابير خاصة، عند الاقتضاء، لحماية أفراد ومؤسسات وممتلكات وعمل وثقافات وبيئة الشعوب المعنية.
  - ٢ ٧ يجوز أن تتعارض هذه التدابير الخاصة مع الرغبات التي تبديها الشعوب المعنية بحرية.
- ٣ ٧ يجوز أن تؤدي هذه التدابير الخاصة بأي حال إلى مساس بالتمتع بالحقوق العامة للمواطنة دون تمييز.

#### المادة ٧

1- تتمــتع الشــعوب المعنية بحق تقرير أولوياتها الخاصة في عملية التنمية لأنها تؤثر على حياتها، ومعتقداتها ونظمها ورفاهها الروحي، وعلى الأرض التي تشغلها أو تنتفع بها بطريقة أخرى، وبحق التحكم، قد المستطاع، في تنميتها الاقتصادية والاجتماعية والثقافية. ولها أن تشارك، فضلاً عن ذلك، في صياغة وتنفيذ وتقييم خطط وبرامج التنمية الوطنية والإقليمية التي يمكن أن تؤثر عليها بصورة مباشرة.

#### المادة ١٣

- ٢- يتضمن استعمال كلمة "الأراضي" في المادتين ١٥ و١٦ مفهوم الأقاليم الذي يغطي كامل بيئة المناطق التي تشغلها الشعوب المعنية أو تنتفع بما بطريقة أخرى.

#### المادة ١٤

1- يُعترف بحقوق الشعوب المعنية في ملكية وحيازة الأراضي التي تشغلها تقليدياً. وفضلاً عن ذلك، تتخذ تدابير في الحالات المناسبة لحماية حق الشعوب المعنية في الانتفاع من الأراضي التي لا تشغلها وحدها وإنما اعتادت دخولها من أجل أنشطتها المعيشية والتقليدية. وتولى في هذا المجال عناية خاصة للشعوب البدوية وللمزارعين المتنقلين.

٢- تتخذ الحكومات ما يلزم من تدابير لتعيين الأراضي التي تشغلها الشعوب المعنية تقليدياً، ولضمان حماية
 فعالة لحقوق هذه الشعوب في الملكية والحيازة.

٣- توضع إجراءات ملائمة في إطار النظام القانوني الوطني للبت في المطالبات التي تقدمها الشعوب المعنية فيما يتعلق بالأرض.

#### المادة ١٥

١- تولى حماية خاصة لحقوق الشعوب المعنية في الموارد الطبيعية التي تخص أراضيها. ومن بين هذه الحقوق
 حق هذه الشعوب في المشاركة في استخدام وإدارة وصون هذه الموارد.

7- تضع الحكومات أو تبقي، في الحالات التي تحتفظ فيها الدولة بملكية الموارد المعدنية أو الجوفية أو بسالحقوق في غيرها من الموارد التي تخص الأراضي، إجراءات تستشير من خلالها هذه الشعوب للتحقق من احتمال تأثر مصالحها، ومن درجة هذا التأثر، وذلك قبل الشروع في أي برامج لاستكشاف أو استغلال الموارد التي تخص أراضي هذه الشعوب، أو قبل السماح بتنفيذ هذه البرامج. وتشارك الشعوب المعنية، حيثما أمكن، في الفوائد الناجمة عن هذه الأنشطة، وتتلقى تعويضاً عادلاً مقابل أي ضرر قد تتعرض له بسبب هذه الأنشطة.

#### المادة ١٦

١- مع مراعاة الفقرات التالية من هذه المادة، لا يجوز ترحيل الشعوب المعنية من الأراضي التي تشغلها.

٢- إذا اقتضى الأمر ترحيل هذه الشعوب كتدبير استثنائي، لا يجوز أن يتم الترحيل إلا بموافقتها الحرة والواعية. وعندما يستعذر الحصول على موافقتها، لا تتم عمليات الترحيل إلا بعد تنفيذ إجراءات ملائمة تنص عليها القوانين واللوائح الوطنية بما في ذلك، عند الاقتضاء، تحقيقات عامة تتاح فيها للشعوب المعنية إمكانية تمثيلها بصورة فعلية.

٣- تتمتع هذه الشعوب، كلما أمكن، بالحق في العودة إلى أراضيها التقليدية بمحرد زوال الأسباب التي قام
 عليها الترحيل.

- 2- إذا كانت هذه العودة غير ممكنة، حسبما يقرر باتفاق أو من خلال إجراءات مناسبة في حال عدم وجود مثل هذا الاتفاق، تُمنح هذه الشعوب، في جميع الحالات الممكنة، أراضي تعادل في جودها ووضعها القانوني، على الأقل، الأراضي التي كانت تشغلها من قبل، وتكون ملائمة لمواجهة احتياجاتها الحالية وتنميتها المستقبلية. وفي الحالات التي تفضل فيها الشعوب المعنية أن تتلقى تعويضاً نقدياً أو عينياً، فإنها تُعوض على هذا النحو مع إعطائها ضمانات مناسبة.
- ٥ يُمنح الأشخاص الذين يتم ترحيلهم بهذه الطريقة تعويضاً كاملاً عن أية خسارة أو ضرر يلحقان بمم
   بسبب الترحيل.

#### المادة ١٧

- ١- تُحتَرم الإجراءات التي تضعها الشعوب المعنية لنقل الحقوق في الأرض فيما بين أفرادها.
- ٢- تستشار الشعوب المعنية كلما جرى النظر في أهليتها للتصرف في أراضيها أو لنقل حقوقها إلى أشخاص
   لا ينتمون إلى مجتمع هذه الشعوب.
- ٣- يُمنع الأشخاص الذين لا ينتمون إلى هذه الشعوب من استغلال أعراف هذه الشعوب أو عدم فهم أفرادها للقوانين، للحصول على ملكية الأرض التي تخصها أو حيازها أو الانتفاع منها.

## المادة ۱۸

يقــرر القانون عقوبات مناسبة على التعدي على أراضي الشعوب المعنية أو الانتفاع منها دون ترخيص، وتتخذ الحكومات تدابير لمنع هذه المخالفات.

# المادة ١٩

تكفل البرامج الزراعية الوطنية للشعوب المعنية معاملة معادلة لتلك التي تعامل بها قطاعات الجحتمع الوطني الأخرى فيما يتعلق:

- (أ) بتوفير مزيد من الأراضي لهذه الشعوب إذا لم تكن تملك المساحات اللازمة لإمدادها بضرورات المعيشة العادية، أو لمواجهة أي زيادة محتملة في أعداد أفرادها؟
  - (ب) بإعداد هذه الشعوب بالوسائل اللازمة لتعزيز تنمية الأراضي التي تملكها أصلاً.

# جدول أعمال القرن ٢١

# تقرير مؤتمر الأمم المتحدة المعني بالبيئة والتنمية، ريو دي جانيرو، ٣-٤ حزيران/يونيه ١٩٩٢ (A/CONF.151/26 (vol.III))

الفصل ٢٦، الاعتراف بدور السكان الأصليين ومجتمعاتهم وتعزيز هذا الدور

. . .

# أساس العمل

1-77 السكان الأصليون ومجتمعاقم تربطهم علاقة تاريخية بأراضيهم وينحدرون عموماً من السكان الأصليين لهـــذه الأراضـــي. وفي سياق هذا الفصل. يُفهم من كلمة "أراضي" ألها تشمل بيئة المناطق التي يسكنها في العادة الناس المعــنيون. وبمــثل السكان الأصليون ومجتمعاقم نسبة مئوية هامة من سكان العالم. وقد اكتسبوا عبر أجيال كثيرة معرفة علمية تقليدية كلية بأراضيهم ومواردهم الطبيعية وبيئتهم. وينبغي للسكان الأصليين ولمجتمعاقم المحلية التمتع بكامل حقوق الإنسان والحريات الأساسية دون إعاقة أو تمييز. وقد اتجهت قدر قم على المشاركة الكاملة في ممارسات التنمية المستدامة على أراضــيهم إلى أن تصبح محدودة نتيجة لعوامل ذات طابع اقتصادي واجتماعي وتاريخي. ونظراً للعلاقة المتبادلة بين البيئة الطبيعية وتنميتها المستدامة والرفاه الثقافي والاجتماعي والاقتصادي والمادي للسكان الأصليين، ينبغي للجهود الوطنية والدوليـــة المبذولة لإحداث تنمية سليمة بيئياً ومستدامة أن تعترف بدور السكان الأصليين ومجتمعاقم المحلية وتتقبل هذا الدور وتشجعه وتعززه.

77-7 وترد بالفعل بعض الأهداف الملازمة لأغراض وأنشطة هذا المجال البرنامجي في صكوك قانونية دولية، مثل اتفاقية الشعوب القبلية الأصلية (رقم ١٦٩) لمنظمة العمل الدولية، ويجري إدراجها في مشروع الإعلان العالمي لحقوق السكان الأصليين الذي يعده فريق الأمم المتحدة العامل المعيني بالسكان الأصليين. وتطرح السنة الدولية للسكان الأصليين في العالم المعيني بالسكان الأورخ ١٨ كانون الأول/ديسمبر ١٩٩٠، فرصة في العالمة في قرارها ١٦٤/٥ المؤرخ ١٨ كانون الأول/ديسمبر ١٩٩٠، فرصة حسنة التوقيت لزيادة تعبئة التعاون التقني والمالي الدولي.

# الأهـــداف

٣٦٦- ينبغي للحكومات، وعند الاقتضاء، للمنظمات الحكومية الدولية، أن تمدف إلى تحقيق الأغراض التالية، بالمشاركة الكاملة مع السكان الأصليين ومجتمعاتهم:

(أ) إنشاء عملية لتخويل السلطة للسكان الأصليين ولمجتمعاتهم المحلية، عن طريق تدابير من بينها:

- 1' اعتماد أو تعزيز سياسات و/أو صكوك قانونية، مناسبة، على الصعيد الوطني؛
- 'Y' التسليم بموجب حماية أراضي السكان الأصليين ومجتمعاتهم من الأنشطة غير السليمة بيئياً أو التي يعتبرها السكان الأصليون المعنيون غير مناسبة اجتماعياً وثقافياً؛
- "2" الاعـــتراف بقـــيمهم وبمعرفتهم التقليدية وممارساتهم في إدارة الموارد؛ بغية تشجيع التنمية السليمة بيئياً والمستدامة؛
- '٤' الاعـــتراف بأن الاعتماد التقليدي والمباشر على الموارد والنظم الإيكولوجية المتحددة، بما فيها الحصاد المستدام، لا يزال يعتبر أساساً للرفاه الثقافي والاقتصادي والمادي للسكان الأصليين ومجتمعاتهم؛
- ° ° تــنمية وتعزيــز الترتيــبات الوطنية لحل الخلافات فيما يتعلق بتسوية الشواغل المتعلقة بإدارة الأراضي والموارد؛
- '7' تقديم الدعم لوسائل الإنتاج البديلة السليمة بيئياً لضمان مجموعة من الخيارات حول كيفية تحسين نوعية حياقم كيما يشاركوا بفعالية في التنمية القابلة للإدامة؟
- '۷' تعزيز بناء القدرة للمجتمعات الأصلية على أساس تكييف وتبادل الخبرة والمعرفة وممارسات إدارة الموارد التقليدية وذلك لضمان تنميتها المستدامة؛
- (ب) القيام، حيث يكون ذلك مناسباً، بوضع ترتيبات لتعزيز المشاركة النشطة للسكان الأصليين ومجتمعاتم في صياغة السياسات والقوانين والبرنامج على الصعيد الوطني، فيما يتعلق بإدارة الموارد وغيرها من عمليات التنمية التي قد تؤثر فيهم، وبمبادرتهم إلى تقديم مقترحات بشأن السياسات والبرامج المذكورة؛
- (ج) اشتراك السكان الأصليين ومجتمعاتهم على الصعيدين الوطني والمحلي في استراتيجيات إدارة الموارد وصوفا وفي غيرها من البرامج ذات الصلة المنشأة لدعم واستعراض استراتيجيات التنمية المستدامة، كتلك المقترحة في المجالات البرنامجية الأخرى لجدول أعمال القرن ٢١.

# الأنشط\_\_\_ة

57-3 قد يتطلب بعض السكان الأصليين ومجتمعاهم المحلية، وفقاً للتشريع الوطني، مزيداً من السيطرة على أراضيهم، والإدارة الذاتية لمواردهم، والمشاركة في قرارات التنمية التي تمسهم، بما في ذلك، عند الاقتضاء، الاشتراك في إنشاء وإدارة مناطق محمية. وفيما يلى بعض التدابير المحددة التي تستطيع الحكومات أن تتخذها:

- (أ) النظر في التصديق على الاتفاقيات الدولية القائمة المتعلقة بالسكان الأصليين ومجتمعاتهم وتطبيقها (إن لم يكن قد تم ذلك بعد) وتقديم الدعم لكي تعتمد الجمعية العامة إعلان بشأن حقوق السكان الأصليين؛
- (ب) اعتماد أو تعزيز سياسات و/أو صكوك قانونية مناسبة، تحمي الملكية الفكرية والثقافية للسكان الأصليين وحق الحفاظ على النظم والممارسات العرفية والإدارية.

التوجيه التنفيذي ٤-٢٠ الصادر عن البنك الدولي (أيلول/سبتمبر ١٩٩١)

(ملاحظة: البنك الدولي بصدد تنقيح التوجيه التنفيذي ٤-٢٠)

## المحتويات

١٥ ينبغي إعداد خطة التنمية بالتوازي مع إعداد الاستثمارات الرئيسية. وفي كثير من الحالات، فإن الحماية المناسبة لحقوق السكان الأصليين ستتطلب تنفيذ مكونات خاصة للمشروع قد تقع خارج نطاق الأهداف الأولية للمشروع. وهذه المكونات قد تشمل الأنشطة المتصلة بالصحة والتغذية، والهياكل الأساسية الإنتاجية، وحفظ اللغة والثقافة، والحقوق المتعلقة بالموارد الطبيعية، والتعليم. أما عنصر المشروع المتعلق بتنمية الشعوب الأصلية فينبغي أن يشمل العناصر التالية، حسبما يكون ضروريا:

(أ) الإطار القانوني ... '٢' قدرة هذه الجماعات على نيل إمكانية الوصول إلى النظام القانوني واستخدامه على غيل إمكانية الوصول الله النظام القانوني واستخدام الأراضي التي على نحو فعمال بغية الدفاع عن حقوقها. وينبغي إيلاء اهتمام خاص لحقوق الشعوب الأصلية في استخدام الأراضي التي تشعلها وفي تسنمية هذه الأراضي، وفي حمايتها من الدخلاء غير القانونيين، وفي أن تتوفر لها إمكانية الإفادة من الموارد الطبيعية (مثل الغابات والحياة البرية والمياه) التي تتسم بأهمية حيوية لبقائها وتناسلها.

. . .

(ج) حيازة الأرض. عندما يلزم تعزيز التشريعات المحلية، ينبغي أن يعرض البنك تقديم المشورة والمساعدة إلى المقـــترض في إيجاد الاعتراف القانوني بالنظم العرفية أو التقليدية الخاصة بالشعوب الأصلية فيما يتعلق بحيازة الأرض. وفي الحالات التي يكون القانون فيها قد نقل الأراضي التقليدية للشعوب الأصلية إلى نطاق ملكية الدولة ويكون من غير الملائم تحويل الحقــوق التقليدية إلى حقوق تنصب على الملكية القانونية، فإنه ينبغي تنفيذ ترتيبات بديلة لمنح الشعوب الأصلية حقوقا متحددة طويلة الأجل خاصة بالحراسة على الأرض واستعمالها. وينبغي اتخاذ هذه الخطوات قبل استهلال خطوات التخطيط الأخرى التي قد تتوقف على وجود سندات ملكية للأراضي معترف بها.

# إعداد المشروع

10 إذا أتفق في الاجتماع المتعلق بملخص المشروع التنفيذي الأولي على أنه يلزم اتخاذ إجراء خاص، ينبغي أن يجري خلل عملية إعداد المشروع استحداث عنصر الخطة أو المشروع الخاص بتنمية الشعوب الأصلية. وينبغي للبنك، حسب الضرورة، أن يساعد المقترض في إعداد الاختصاصات وأن يقدم مساعدة تقنية متخصصة (انظر الفقرة ١٢). والإشراك المسبكر لعلماء الأجناس البشرية والمنظمات غير الحكومية المحلية ممن لديهم خبرة فنية في المسائل المتصلة بالشعوب الأصلية هو طريقة مفيدة لتحديد آليات المشاركة الفعالة وفرص التنمية المحلية. وينبغي للبنك، في المشاريع التي تنطوي على حقوق الشعوب الأصلية في المشارية لوضع مسألة حيازة الشعوب الأصلية فيما يتعلق بالأراضي، أن يعمل مع المقترض على توضيح الخطوات الضرورية لوضع مسألة حيازة الأرض على أساس قانوني منتظم في أقرب وقت ممكن، بالنظر إلى أن المنازعات المتعلقة بالأرض كثيرا ما تؤدي إلى عمليات تأخير في تنفيذ التدابير التي تتوقف على وجود سندات ملكية سليمة خاصة بالأراضي (انظر الفقرة ١٥ (ج)).

# مشروع إعلان الأمم المتحدة المتعلق بحقوق الشعوب الأصلية

#### المادة ١٠

لا يجوز نقل الشعوب الأصلية قسراً من أراضيها أو أقاليمها. ولا يجوز أن يحدث الترحيل إلى مكان جديد بدون الموافقة الحرة والمستنيرة للشعوب الأصلية المعنية وبعد الاتفاق على تعويض عادل ومنصف، وحيثما أمكن، مع خيارة العودة.

#### المادة ١٢

للشعوب الأصلية الحق في ممارسة وإحياء تقاليدها وعاداتها الثقافية. وذلك يشمل الحق في حفظ وحماية وتطوير مظاهر ثقافاتها في الماضي والحاضر والمستقبل، مثل الأماكن الأثرية والتاريخية، والمصنوعات والرسومات والاحتفالات والتكنولوجيات والفنون المرئية وفنون الأداء والآداب، وكذلك الحق في استرداد ممتلكاتها الثقافية والفكرية والدينية والروحية التي أُخذت دون موافقتها الحرة والمستنيرة أو انتهاكاً لقوانينها وتقاليدها وعاداتها.

#### المادة ١٣

للشعوب الأصلية الحق في إظهار وممارسة وتطوير وتعليم تقاليدها الروحية والدينية وعاداتها واحتفالاتها؛ والحق في المتخدام أشياء خاصة في المحافظة على أماكنها الدينية والثقافية وحمايتها والوصول إليها بصفة شخصية؛ والحق في استخدام أشياء خاصة بالاحتفالات والتحكم فيها؛ والحق في إعادة رفات الموتى إلى أوطانهم.

#### المادة ٢٥

للشعوب الأصلية الحق في حفظ وتعزيز علاقتها الروحية والمادية المتميزة بالأراضي والأقاليم والمياه والبحار الساحلية وغيرها من الموارد التي ظلت، بصفة تقليدية، تمتلكها أو خلاف ذلك تشغلها أو تستخدمها، والحق في الاضطلاع بمسؤولياتها نحو الأجيال المقبلة في هذا الصدد.

#### المادة ٢٦

للشعوب الأصلية الحق في امتلاك الأراضي والأقاليم وتنميتها والسيطرة عليها واستخدامها، بما في ذلك البيئة الكلية للأراضي والهواء والمياه والبحار الساحلية والجليد البحري والحياة النباتية والحيوانية وغيرها من الموارد التي ظلت بصفة تقليدية تمتلكها أو خلاف ذلك تشغلها أو تستخدمها. ويشمل ذلك الحق في الاعتراف الكامل بقوانينها وتقاليدها وعاداتها ونظمها ومؤسساتها المتعلقة بحيازة الأراضي من أجل تنمية وإدارة الموارد. والحق في أن تتخذ الدول تدابير فعالة لمنع أي تدخل في هذه الحقوق أو التصرف فيها أو التعدي عليها.

#### المادة ۲۷

للشعوب الأصلية الحق في استرداد الأراضي والأقاليم والموارد التي ظلت بصفة تقليدية تمتلكها أو خلاف ذلك تشغلها أو تستخدمها، والسيّ صودرت أو احتلت أو استخدمت أو أضيرت دون موافقتها الحرة والمستنيرة، وحيثما يستحيل ذلك، لها الحق في تعويض عادل ومنصف. ويجب أن تقدم التعويض في صورة أراض وأقاليم وموارد مساوية من حيث النوعية والمقدار والمركز القانوني، ما لم توافق الشعوب المعنية بحرية على غير ذلك.

#### المادة ٢٨

للشعوب الأصلية الحق في صياغة وتحديد وحماية البيئة الكلية والقدرة المنتجة لأراضيها وأقاليمها ومواردها، فضلاً عن الحق في الحصول على مساعدات من الدول ومن خلال التعاون الدولي من أجل هذا الغرض. ولا يجوز القيام بأنشطة عسكرية في أراضي وأقاليم الشعوب الأصلية، ما لم توافق الشعوب المعنية بحرية على غير ذلك.

 وعــــلى الــــدول أيضاً أن تتخذ تدابير فعالة لكي تضمن، كلما اقتضى الأمر، أن البرامج المتعلقة برصد وحفظ وإعادة صحة الشعوب الأصلية، حسب إعدادها وتنفيذها من جانب الشعوب المتضررة من هذه المواد، يجري تنفيذها كما ينبغى.

#### المادة ٢٩

يحق للشعوب الأصلية أن تحصل على الاعتراف بالملكية الكاملة لممتلكاتها الثقافية والفكرية وبالسيطرة عليها والحماية لها.

ولها الحق في اتخاذ تدابير خاصة للسيطرة على علومها وتكنولوجياتها ومظاهرها الثقافية ولتنميتها وحمايتها، بما في ذلك الموارد البشرية وغيرها من الموارد الجينية، والبذور، والأدوية، ومعرفة خصائص الحيوانات والنباتات. والتقاليد الشفوية، والآداب، والرسومات، والفنون المرئية وفنون الأداء.

#### المادة ٣٠

للشعوب الأصلية الحق في تقرير وإعداد أولويات واستراتيجيات من أجل تنمية أو استخدام أراضيها وأقاليمها وغيرها من الموارد، يما في ذلك الحق في أن تطلب حصول الدول على موافقتها الحرة والمستنيرة قبل إقرار أي مشروع يؤثر على أراضيها وأقاليمها ومواردها الأخرى، لا سيما فيما يتعلق بتنمية أو استخدام أو استغلال الموارد المعدنية أو المائية أو الموارد الأخرى. وعملاً باتفاق يبرم مع الشعوب الأصلية المعنية، يقدم تعويض عادل ومنصف عن أية أنشطة وتدابير كهذه متخذة للتخفيف من الآثار الضارة البيئية أو الاقتصادية أو الاجتماعية أو الثقافية أو الروحية.

# مشروع إعلان البلدان الأمريكية المتعلق بحقوق الشعوب الأصلية

الذي وافقت عليه لجنة البلدان الأمريكية لحقوق الإنسان في ٢٦ شباط/فبراير ١٩٩٧

# المادة الثامنة – الحق في السلامة الثقافية

الشعوب الأصلية الحق في سلامتها الثقافية وفي تراثها التاريخي والأثري، اللذين يتسمان بالأهمية بالنسبة إلى بقائها وكذلك بالنسبة إلى هوية أفرادها.

٢- يحق للشعوب الأصلية أن تُرد إليهم الممتلكات التي نزعت ملكيتها منهم، وحيثما لا يكون ذلك ممكنا
 يحق لهم التعويض على أساس لا يكون أقل ملاءمة من المستوى الذي يقرره القانون الدولي.

٣- تعــترف الــدول بأســاليب حياة الشعوب الأصلية وعاداتها وتقاليدها وأشكال تنظيمها الاجتماعي
 والاقتصادي والسياسي ومؤسساتها وممارساتها ومعتقداتها وقيمها والملابس التي تستخدمها ولغاتها، وتحترم ذلك جميعا.

## الحق في حماية البيئة

## المادة ١٣

- المسعوب الأصلية الحق في التمتع ببيئة آمنة وصحية، وهو ما يشكل شرطا لا بد منه للتمتع بالحق في الحياة والرفاه الجماعي.
- ٢- للشعوب الأصلية الحق في إبلاغها بالتدابير التي ستؤثر على بيئتها، بما في ذلك إبلاغها بالمعلومات التي تكفل اشتراكها الفعال في الإجراءات والسياسات التي قد تؤثر على هذه البيئة.
- ٣- يكون للشعوب الأصلية الحق في حفظ واستعادة وحماية بيئتها والقدرة الإنتاجية لأراضيها وأقاليمها
   ومواردها.
- ٤ للشعوب الأصلية الحق في أن تشترك بصورة كاملة في وضع البرامج الحكومية المتعلقة بحفظ أراضيها وأقاليمها ومواردها وفي التخطيط لهذه البرامج وإدارتها وتطبيقها.
- ٥ للشعوب الأصلية الحق في تلقي المساعدة من دولها لأغراض حماية البيئة ويجوز لها أن تتلقى المساعدة من منظمات دولية.
- ٦- تحظر الدول جلب أو ترك أو وضع مواد أو مخلفات مشعة أو مواد وقمامة سمية على نحو يخالف الأحكام القانونية وتعاقب على ذلك وتمنعه بالاشتراك مع الشعوب الأصلية؛ وتفعل ذلك بشأن إنتاج أو جلب أو نقل أو امتلاك أو استعمال أسلحة كيميائية وبيولوجية ونووية في مناطق السكان الأصليين.
- ٧- عـندما تعلن دولة من الدول إقليما من أقاليم السكان الأصليين منطقة محمية، فإنه لا يجوز فيها ولا في أي أراضٍ وأقاليم وموارد يمكن أن تطالب بها الشعوب الأصلية أو تطالب بها فعلا أن تخضع المناطق المشمولة بالحفظ لأي تنمية للموارد الطبيعية بدون موافقة الشعوب المعنية واشتراكها في ذلك على أساس مستنير.

# الأشكال التقليدية للملكية والبقاء الثقافي. الحقوق المتعلقة بالأرض والأقاليم والموارد

## المادة ١٨

- الشعوب الأصلية الحق في الاعتراف القانوني بما لديها من أشكال وطرائق مختلفة ومحددة لسيطرتها على الأقاليم والممتلكات أو لملكيتها واستعمالها لها أو التمتع بها.
- ٢- للشعوب الأصلية الحق في الاعتراف بملكيتها وحقوق التملك الخاصة بها فيما يتعلق بالأراضي والأقاليم والمـــوارد الـــــي شغلتها تاريخيا، وكذلك فيما يتعلق باستعمال الأراضي والأقاليم والموارد الــــي كانت تستفيد منها تاريخيا لأغراض أنشطتها التقليدية ومعيشتها.
- ٣- '1' رهنا بأحكام المادة ٣ '٢' حيث تكون حقوق الشعوب الأصلية فيما يتعلق بالملكية والاستعمال ناشئة عـن حقـوق وُجـدت قبل إنشاء هذه الدول، يكون على الدول أن تعترف بحقوق ملكية الشعوب الأصلية فيما يتصل بهذه الملكية وهذا الاستعمال على ألها حقوق دائمة ومطلقة وغير قابلة للتصرف أو البرع أو الإلغاء.
- '7' لا يجوز تغير هذه الحقوق إلا بالموافقة المتبادلة بين الدولة والشعوب الأصلية المعنية عندما تتوفر لها معرفة وإدراك كاملان لطبيعة أو سمات هذه الملكية.
- "" ليس في المادة "" ' ) ما يؤول على أنه يحد من حق الشعوب الأصلية في أن تسند الملكية داخل المجتمع وفقا لأعرافها وتقاليدها وعاداتها وممارساتها التقليدية، وليس فيها ما يؤثر على أي حقوق مجتمعية بخصوصها.
- ٤ للشعوب الأصلية الحق في وجود إطار قانوني فعال لحماية حقوقها فيما يتعلق بالموارد الطبيعية الموجودة على أراضيها، بما في ذلك القدرة على استعمال هذه الموارد وإدارتها وحفظها؛ وفيما يتعلق بالاستعمالات التقليدية لأراضيها ومصالحها في الأراضي ومواردها، مثل البقاء.
- ٥- في الحالات التي تكون فيها ملكية معادن أو موارد ما تحت التربة خاصة بالدولة أو تكون فيها للدولة حقـوق عـلى موارد أخرى توجد على الأراضي، يجب على الحكومة أن تضع أو تستبقي إجراءات فيما يتعلق باشتراك الشعوب المعنية في تقرير ما إذا كانت مصالح هذه الشعوب ستتأثر تأثرا معاكسا، وإلى أي مدى، قبل الاضطلاع أو الإذن بأي برنامج للتخطيط أو التنقيب أو الاستكشاف بشأن الموارد القائمة على أراضيها. ويجب أن تشترك الشعوب المعنية في الفوائد المترتبة عـلى هذه الأنشطة، كما يجب أن تتلقى تعويضا، على أساس لا يقل ملاءمة عن الأساس الذي يقرره القانون الدولي للتعويض عن أي خسارة قد تتكبدها نتيجة لهذه الأنشطة.

7- لا يجوز للدول، إلا إذا وُجدت ظروف استثنائية ومبَّررة تسوغ ذلك تحقيقا للمصلحة العامة، أن تنقل الشعوب الأصلية أو تغير أماكنها بدون موافقة هذه الشعوب موافقة حرة أصيلة وعلنية ومستنيرة، ولكن يجب في جميع الحالات أن يكون ذلك بتعويض مسبق وباستبدال فوري للأراضي المأخوذة، التي يجب أن تكون ذات نوعية مماثلة أو أفضل والتي يجب أن يكون لها نفس الوضع القانوني؛ مع ضمان الحق في العودة إذا زالت الأسباب التي أدت إلى هذا النقل.

٧- للشعوب الأصلية الحق في استعادة الأراضي والأقاليم والموارد التي درجت على امتلاكها أو التي درجت بوجـــه آخر على شغلها أو استعمالها أو استعمالها أو استعمالها أو استعمالها أو الإضرار بها أو يكون لها، عندما تكون الاستعادة غير ممكنة، الحق في التعويض على أساس لا يقل ملاءمة عن المستوى الذي يقرره القانون الدولي.

٨- تـــتخذ الدول جميع التدابير، بما في ذلك استخدام آليات إنفاذ القوانين، لدرء وتجنب وقمع - حسب الحالة - أي اقتحام أو استعمال لهذه الأراضي من جانب أشخاص غير مأذون لهم بغية تملكها أو استعمالها. وتعطي الدول أقصى أولوية لتعيين حدود الممتلكات والأراضي التي يستعملها السكان الأصليون وللاعتراف بها.

## **Bibliography**

- Acosta, Maria Luisa. The State and indigenous lands in the Autonomous Regions: the case of the Mayagna Community of Awas Tingni. <u>Indigenous Affairs</u>, No. 4, p. 35 (December 1998).
- Alfredsson, Gudmundur. The Right to Self-determination and Indigenous Peoples, in Modern Law of Self-determination, edited by Chr. Tomuschat, Martinus Nijhoff Publ., pp. 41-54.
- Anaya, S. James. Indigenous Peoples in International Law. New York, Oxford University Press, 1996.
- . Native land claims in the United States: the unatoned for spirit of place. <u>In</u> The Cambridge Lectures, 1991. Frank McArdle (ed.). Cowansville, Quebec, Les Editions Yvon Blais, 1993, pp. 25-36.
- The native Hawaiian people and international human rights law: toward a remedy for past and continuing wrongs. 28 Georgia Law Review, 1994.
- Anderson, William L. Cherokee removal: before and after. Athens, University of Georgia Press, 1991.
- Anti-Slavery Society. The land rights of Latin American Indians. Report to the International NGO Conference on Indigenous Peoples and the Land, 15-18 September 1981.
- . The Philippines: authoritarian government, multinationals and ancestral lands. 1983.
- \_\_\_\_. The Chittagong Hill Tracts: militarization, oppression and the hill tribes. 1984.
- Armstrong, Terence. Russian settlement in the north. Cambridge University Press, 1965.
- Arnhem, Kaj. The Maasai and the State: the impact of rural development policies on a pastoral people in Tanzania. International Work Group on Indigenous Affairs document 52, 1985.
- Aronson, Dan R. Pastoralists: losing ground in Somalia. ARC Newsletter (Boston) 6:1, March 1982.
- Aspelin, Paul and Silvio Coelho dos Santos. Indian areas threatened by hydroelectric projects in Brazil. International Work Group on Indigenous Affairs document 44, 1981.
- Baer, Lars-Anders. The Sami an indigenous people in their own land. <u>In</u> The Sami national minority in Sweden. Stockholm, Rattsfonden (Legal Rights Foundation), 1982.
- Bailey, Robert. Development in the Ituri forest of Zaire. <u>Cultural Survival Quarterly</u> 6:2 (Spring 1982), pp. 23-24.
- Ball, Milner. Constitution, courts, Indian tribes. 1987 A.B.F. Res. J. 1, 63 (1987).
- Barsh, Russel Lawrence. Indigenous peoples in the 1990s: from object to subject of international law? Harvard Human Rights Journal 7 (1994).

- \_\_\_\_. Indian claims policy in the United States. 58 North Dakota Law Review 58:7, 1982.
- How Do You Patent a Landscape? The Perils of Dichotomizing Cultural and Intellectual Property, vol. 8 (1999), No. 1, Oxford University Press, pp. 14-47.
- Bello, Walden, David Kinley and Elaine Elinson. Development debacle: The World Bank in the Philippines. San Francisco, Institute for Food and Development Policy, 1982.
- Berger, Thomas R. Village journey: The Report of the Alaska Native Review Commission.
  Hill and Wang, 1985.
- Long and terrible shadow: white values, native rights in the Americas 1492-1992.

  Douglas & McIntyre, Ltd., 1991.
- Bergman, Randy and Dorothy C. Lawrence. New developments in Soviet property law. <u>Columbia Journal of Transnational Law</u> 28:189-206, 1990.
- Berman, Howard. The concept of aboriginal rights in the early legal history of the United States.

  <u>Buffalo Law Review</u> 27:637-67, 1979.
- Berreman, Gerald D. The movement to save the Himalayas. <u>The Global Reporter</u> 1:4 (Spring 1984), pp. 16-18.
- Bishop, Kristyna. Squatters on their own land: San territoriality in Western Botswana (1998). 31 Comparative and International Law Journal of Southern Africa 92.
- Bodley, John. The World Bank tribal policy: criticisms and recommendations. Testimony on behalf of the National Congress of American Indians before the House Committee on Banking, Finance and Urban Affairs, 29 June 1983.
- Branford, Sue and Oriel Glock. The last frontier. London, Zed Press, 1985.
- Brierly, J.L. The Law of Nations. Oxford University Press, 1960, p. 154.
- Brodeur, P. Restitution: the land claims of the Mashpee, Passamaquoddy, and Penobscot Indians of New England. University Press of New England, 1985.
- Brody, Hugh. Ecology, politics and change: the case of the Eskimo. <u>Development and Change</u> 9:1, pp. 21-40.
- Brundtland, Gro. Our common future. Oxford University Press, 1987.
- Bunyard, Peter. The Colombian Amazon: policies for the protection of its indigenous peoples and their environment. Cornwall, United Kingdom, Ecological Press, 1989.
- Burger, Julian. Premières nations, ANAKO Editions, Paris, 2000.
- Butt, Peter and others. "Mabo" revisited Native Title Act. <u>Journal of International Banking Law</u> 9:75-84, 1994.

- Campisi, Jack. The Trade and Intercourse Acts: land claims on the eastern seaboard.

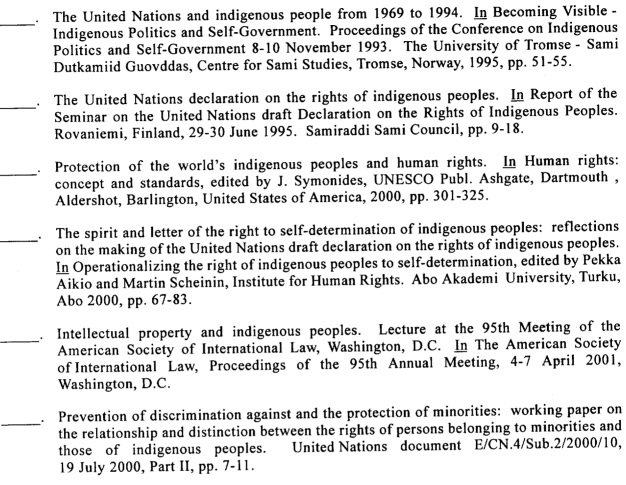
  <u>In Irredeemable America:</u> the Indians' estate and land claims. Imre Sutton (ed.).

  Albuquerque, University of New Mexico Press, 1985, pp. 337-362.
- Caplan, Lionel. 1990. Tribes in the ethnography of Nepal: some comments on a debate.

  <u>Contribution to Nepalese Studies</u>, vol. 17, No. 2 (July 1990). Kathmandu: CNAS, Tribhuvan University.
- Caufield, Catherine. In the rainforest. London, Heinemann, 1985.
- Centre for Science and Environment. The state of India's environment, 1982. New Delhi, 1982.
- . The state of India's environment, 1984-5. New Delhi, 1985.
- Charney, Jonathan I. Transnational corporations and developing public international law.

  <u>Duke Law Journal</u>. 1983, pp. 748-788.
- Chartier, Clem. Aboriginal rights and land issues: the Metis perspective. Metis National Council, April 1983.
- Churchill, Ward. The earth is our mother: struggles for American Indian land and liberation in the contemporary United States. <u>In</u> The state of native America: genocide, colonization, and resistance. Annette Jaimes (ed.). Boston, South End Press, 1992.
- Clay, Jason W. Indigenous peoples and tropical forests: models of land use and management from Latin America. Cultural survival report 27. Cambridge, Mass., Cultural Survival, 1988.
- Cohen, Felix. Handbook of federal Indian law. 1942.
- . Original Indian title. 32 Minnesota Law Review. 1947, pp. 28-59.
- Comissão Pro Yanomami. Update No. 101. February 1999.
- Conolly, Violet. Siberia today and tomorrow: a study of economic resources, problems and achievements. London, Collins, 1975.
- Coppens, Walter. The anatomy of a land invasion scheme in Yekuana territory, Venezuela. International Work Group on Indigenous Affairs document 9, 1972.
- Corry, Stephen. Cycles of dispossession: Amazonian Indians and government in Peru. <u>Survival International Review</u> 43:45-70, 1984.
- Daes, Erica-Irene A. Native people's rights, in Les droits des minorités, Les cahiers de droit, vol. 27, No 1, Faculté de Droit, Université Laval, Quebec, mars 1986, pp. 123-133.
- Some consideration on the rights of indigenous peoples to self-determination.

  <u>Transnational Law and Contemporary Problems</u> 3, 1993.
- Equality of indigenous peoples under the auspices of the United Nations draft declaration on the rights of indigenous peoples. St. Thomas Law Review. Symposium, Tribal Sovereignty; Back to the Future? vol. 7, Summer 1995, pp. 493-519.



- Davis, Shelton H. Land rights and indigenous peoples: the role of the Inter-American Commission on Human Rights. Cambridge, Mass., Cultural Survival, 1988.
- Deloria, Jr., V. and C. Lytle. American Indians, American Justice. University of Texas Press, 1983.
- Dodson, Michael. Human rights and the extinguishment of native title. Aboriginal and Torres Straits Islander Commission (Australia). July 1995.
- Durie and Orr. The role of the Waitangi Tribunal and the development of a bicultural jurisprudence. New Zealand Universities Law Review 14:62, 1990.
- Durning, Alan Thein. Guardians of the land: indigenous peoples and the health of the earth, Worldwatch Paper 112, December, 1992.
- Dyson-Hudson, Neville and Rada. The structure of East African herds and the future of East African herders. <u>Development and Change</u> 13:2, April 1982, pp. 213-238.
- Feit, Harvey. Negotiating recognition of Aboriginal land rights: history, strategies and reactions to the James Bay and Northern Quebec Agreement. In Aborigines, land and land rights. Nicholas Peterson and Marcia Langton (eds.). Canberra, Australian Institute of Aboriginal Studies. Distributed in North and South America by Humanities Press. 1983, pp. 416-438.

- Gasgonia, Donna. Ancestral domains of indigenous peoples: growth center for economic and environmental cooperation. Paper prepared for the Expert Seminar on Practical Experiences Regarding Indigenous Land Rights and Claims. Whitehorse, Canada, 24-28 March 1996 (E/CN.4/Sub.2/AC.4/1996/6/Add.1).
- Gedlicks, Al. Lands for dreaming or mining? The Global Reporter 1:3, Fall 1983, p. 13.
- Getches, D., C. Wilkinson, R. Williams. Federal Indian law: cases and materials. West Casebook (1998).
- Gjording, Chris N. The Cerro Colorado copper project and the Guaymi Indians of Panama. Cultural Survival Occasional Paper 3, March 1981.
- Goldsmith, E. and N. Hildyard. The social and environmental effect of large dams. Wadebridge Ecological Centre, 1984.
- Guilmartin, John F., Jr. The cutting edge: an analysis of the Spanish invasion and overthrow of the Inca empire. <u>In Transatlantic encounters</u>: Europeans and Andeans in the sixteenth century. Kenneth J. Andrien and Rolena Adorno (eds.). Berkeley and Oxford, University of California Press, 1991, pp. 40-69.
- Hannum, Hurst. Self-determination as a human right. <u>Virginia Journal of International Law</u> 28, 1988.
- Harvard Journal of Law and Public Policy. Property the founding, the welfare state, and beyond. The Eighth Annual National Federalist Society Symposium on Law and Public Policy, 1989. Harvard Journal of Law and Public Policy 13:1-165, 1990.
- Henderson, James (Sakej) Youngblood and others. Aboriginal Tenure in the Constitution of Canada. Carswell Thomas Professional Publishing, 1999.
- Henningsgaard, William. The Akawaio, the Upper Mazaruni hydro-electric project and national development in Guyana. Cultural Survival Occasional Paper 4, June 1981.
- Hickey, Gerald C. and Jesse Wright. The hill people of northern Thailand: social and economic development. USAID, 1978.
- Inter-American Commission on Human Rights. Report on the situation of human rights in Brazil, 1997.
- . The human rights situation of the indigenous people in the Americas, 2000.
- Inter-American Commission on Human Rights and Indian Law Resource Center. Authorities and precedents in international and domestic law for the proposed American declaration on the rights of indigenous peoples, 2001.
- International Labour Organization. Indigenous and tribal peoples and land rights. Geneva, International Labour Office, 1984.
- Jorgensen, J. (ed.). Native Americans and energy development II. Anthropology Resource Center and Seventh Generation Fund, 1984.

- Kawharu, I.H. (ed.). Waitangi: Maori and Pakeha perspectives of the Treaty of Waitangi. Auckland, New York and Oxford, Oxford University Press, 1989.
- Keon-Cohen, Bryan and Bradford Morse. Indigenous land rights in Australia and Canada.

  <u>In Aborigines and the law. Peter Hanks and Bryan Keon-Cohen (eds.).</u> Sydney and Boston, Allen & Unwin, 1984, pp. 74-102.
- Ladbury, Rick and Jenny Chin. Legislative responses to the Mabo decisions: implications for the Australian resources industry. <u>Journal of Energy and Natural Resources Law</u> 12:207-25, 1994.
- Lijerón Casanovas, Arnaldo. Bolivia: the indigenous territories of Amazonia. <u>Indigenous Affairs</u> 4 (October-December 1994), 16-18.
- Malaysia, Sahabat Alam. "Native Customary Rights in Sarawak", <u>Cultural Survival Quarterly</u>, vol. 10, No. 2 (1987).
- Martínez Cobo, José R. Study of the problem of discrimination against indigenous populations. Volume V. Conclusions, proposals and recommendations. United Nations publication (Sales No. E.86.XIV.3). New York, United Nations, 1987.
- McGill, Stuart. Indigenous resource rights and mining companies in North America and Australia. Canberra, Australian Government Publishing Service, 1986.
- McGinty, Jennifer S. New Zealand's forgotten promises: the Treaty of Waitangi. <u>Vanderbilt</u> <u>Journal of Transnational Law</u> 25:681-722, 1992.
- McHugh, Paul G. The constitutional role of the Waitangi Tribunal. <u>New Zealand Law Journal</u> 224:3, 1985.
- The Maori Magna Carta: New Zealand law and the Treaty of Waitangi. Auckland, New York and Oxford, Oxford University Press, 1991.
- McLuhan, T.C. (ed.). Touch the earth: a self-portrait of Indian existence. New York, Outerbridge and Dienstfrey, 1971. Distributed in the United States by E.P. Dutton.
- McNeil, Kent. Common law aboriginal title. Oxford: Clarendon Press, 1989; The meaning of Aboriginal title. <u>In Michael Asch, ed., Aboriginal and Treaty Rights in Canada. Vancouver, U.B.C. Press, 1997.</u>
- MacDonald, Robert. The Maori of New Zealand. Minority Rights Group, 1985.
- Merritt, John and Terry Fenge. The Nunavut land claims settlement: emerging issues in law and public administration. Queens Law Journal 15:255-77, 1990.
- Myers, Norman. The primary source: tropical forests and our future. New York, W.W. Norton, 1985.
- Navia Ribera, Carlos. Reconocimiento, demarcación y control de territorios indígenas: situación y experiencias en Bolivia. <u>In</u> Reconocimiento y demarcación de territorios indígenas en la Amazonía, Martha Cárdenas and Hernán Darío Correa (eds.). Bogotá, Serie Amerindia No. 4. CEREC, 1993.

- Newton, Nell. At the whim of the sovereign: Aboriginal title reconsidered. <u>Hastings Law Journal</u> 31:1215, 1980.
- Indian claims in the courts of the conqueror. 41 American University Law Review 41:753, 1992.
- Enforcing the Federal-Indian trust relationship after Mitchell. 31 <u>Catholic University</u> Law Review 31:635, 1982.
- O'Donnell, J. The dispossession of the American Indian 1887-1934. University of Indiana Press, 1991.
- Orlando. Aboriginal title claims in the Indian Claims Commission: United States v. Dann and its due process implications. <u>Environmental Affairs</u> 13:241, 1986.
- Paine, Robert. Dam a river, damn a people? International Work Group on Indigenous Affairs document 45, 1982.
- Peterson, Nicholas and Marcia Langton (eds.). Aborigines, land and land rights. Canberra, Australian Institute of Aboriginal Studies, 1983. Distributed in North and South America by Humanities Press.
- Plant, Roger. Addressing indigenous land rights and claims: the role of international technical assistance. Paper prepared for the Expert Seminar on Practical Experiences regarding Indigenous Land Rights and Claims, Whitehorse, Canada, 24-28 March 1996 (E/CN.4/Sub.2/AC.4/1996/6/Add.1).
- Plant, Roger and Lee Swepston. International standards and the protection of the land rights of indigenous and tribal populations. <u>International Labour Review</u> 124:1 (January-February 1985), pp. 91-106.
- Price, David. The World Bank and native peoples: a consultant's view. Testimony presented at the hearings on the environmental policies of multilateral development banks held by the United States House of Representatives Subcommittee on International Development Institutions and Finance, 29 June 1983.
- Regmi, Mahesh C. The communal land system: Kipat tenure. Land tenure and taxation in Nepal. Kathmandu. Ratna Pustak Bhandar, 1978.
- Report on the complaints of the Innu of Labrador to the Canadian Human Rights Commission, 18 August 1993.
- Report of the Chittagong Hill Tracts Commission, May 1991.
- Rich, Bruce. Time running out for Mexico's last tropical forest. <u>Cultural Survival Quarterly</u> 6:2 (Spring 1982), pp. 13-14.
- Roberts, Jan. Massacres to mining: the colonisation of Aboriginal Australia (Dove Communications, Victoria, 1981).
- Roldán Ortega, Roque. Adjudicación de tierras en la Amazonia: La experiencia de los países. <u>In</u>
  Reconocimiento y demarcación de territorios indígenas en la Amazonia, pp. 241-56.

- Serie Amerindia, 4. Edited by Martha Cárdenas and Hernán Darío Correa. Bogotá, CEREC, 1993.
- Notes on the legal status and recognition of indigenous land rights in the Amazonian countries. Paper prepared for the Expert Seminar on Practical Experiences Regarding Indigenous Land Rights and Claims, Whitehorse, Canada, 24-28 March 1996 (E/CN.4/Sub.2/AC.4/1996/6/Add.1).
- Roy, Rajkumari Chandra Kalindi. Land rights of indigenous peoples of the Chittagong Hill Tracts of Bangladesh.
- Royal Commission on Aboriginal Peoples. Final report of the Royal Commission on Aboriginal Peoples, 1996.
- Sagant, Philippe, 1996. The dozing Shaman: the Limbus of eastern Nepal. Bombay, Oxford University Press.
- Sanders, Douglas. The rights of the aboriginal peoples of Canada (1983) 61 Canadian Bar Review 314.
- Indigenous and tribal peoples: the right to live on their own land, 12th Commonwealth Law Conference, Kuala Lumpur, Malaysia, 13-16 September 1999.
- Sanders, Douglas and others. Common law rulings on the customary land rights of Aboriginal or indigenous people. Unpublished paper on file with the Special Rapporteur, 6 August 1999.
- . Tribal self-government in India. Research paper. RCAP. 1993.
- Sanders, Ronald. Lost tribes and promised lands. Boston, Little, Brown, 1978.
- Schwartzman, Stephen. Indigenists, environmentalists and the multilateral development banks.

  Cultural Survival Quarterly, vol. 8, No. 4, December 1984, pp. 74-75.
- Shattuck, G. The Oneida land claims: a legal history. Syracuse University Press, 1991.
- Shaw, Malcolm. Title to territory in Africa: international legal issues. Oxford, Clarendon Press; New York, Oxford University Press, 1986.
- Shrestha, Shiva Kumar. 1985 Limbuwanko Kipat Pratha (Kipat System of Limbuwan).

  <u>Limbuwanko Aitihashik Adhyayan (Nepali)</u>. Lalitpur: Kirat Prakashan Tatha
  Abhilekh Kendra.
- Smith. Concept of native title. Toronto Law Journal 24:1, 1974.
- Smith, Richard Chase. The dialectics of domination in Peru: native communities and the myth of the vast Amazonian emptiness. Cultural Survival Occasional Paper 8, October 1982.
- Soares, Guido F.S. The treaty-making process under the 1988 Federal Constitution of Brazil.

  <u>Chicago-Kent Law Review</u> 67:495-513, 1991.

- Stavenhagen, Rudolfo. The status and rights of the indigenous peoples of America. Prepared for the Inter-American Commission on Human Rights, July 1991.
- Stephenson, M.A. and Suri Ratnapala (eds.). Mabo: a judicial revolution: the Aboriginal land rights decision and its impact on Australian law. St. Lucia, University of Queensland Press, 1993.
- Stewart, Omer. The Shoshone claims cases. <u>In</u> Irredeemable America. Imre Sutton (ed.). Albuquerque, University of New Mexico Press, 1985, pp. 187-206.
- Sutton, I. Irredeemable America: the Indians' estate and land claims. University of New Mexico Press, 1985.
- Swift, Jeremany. The future of the African hunter-gatherer and pastoral peoples. <u>Development and Change</u> 13:2 (April 1982), pp. 159-81.
- Tullberg, S. and others. Violations of the human rights of the Sioux Nation, the Six Nations Iroquois Confederacy, the Western Shoshone Nation and the Hopi Nation by the United States of America. 11 March 1980.
- Vattel. The Law of Nations. Book 1, chap. XVIII, 1805.
- Vecsey, C. (ed.). Iroquois land claims. Syracuse University Press, 1989.
- Williams, Betty. Case study of Maori action against Conzinc Rio Tinto. Paper presented to the Global Meeting on Environment and Development, Nairobi, 4-8 February 1985.
- Williams, Betty Whaitiri. The passage of Maori land into Pakeha ownership: a Maori view. Christchurch, New Zealand. Cabbage Tree Publications.
- Williams, Robert A. The American Indian in western legal thought: the discourses of conquest.

  Oxford University Press, 1990.
- \_\_\_\_\_. The Medieval and Renaissance origins of the status of the American Indian in western legal thought. Southern California Law Review 57:1. 1983, pp. 68-85.
- Willheim, Ernst. Queensland pastoral leases and native title. Aboriginal Law Bulletin 3:89, 1997, p. 20.
- Working Group on Indigenous Populations (E/CN.4/Sub.2/1989/36, E/CN.4/Sub.2/1990/42, E/CN.4/Sub.2/1991/40/Rev.1, E/CN.4/Sub.2/1992/33, E/CN.4/Sub.2/1993/29, E/CN.4/Sub.2/1994/30 and Corr.1, E/CN.4/Sub.2/1995/24 and E/CN.4/Sub.2/1996/21 and Corr.1).
- World Bank. Tribal peoples and economic development: human ecological considerations. Washington, May 1982.

- World Council of Churches. Land rights for indigenous people. Statement adopted by the Central Committee of the World Council of Churches, July 1982.
- Land rights for indigenous peoples. Geneva, March 1983. United Nations. Report of the Expert Seminar on Practical Experiences regarding Indigenous Land Rights and Claims, Whitehorse, Canada, 26-28 March 1996 (E/CN.4/Sub.2/AC.4/1996/6).
- United Nations Centre for Human Rights. The effects of racism and racial discrimination on the social and economic relations between indigenous peoples and States. Report of a seminar. Geneva, 16-20 January 1989 (HRI/PUB/89/5).

## الحالات

#### **AUSTRALIA**

Wik v. State of Queensland

Eddie Mabo and others v. State of Queensland

### **CANADA**

Delgamuukw v. The Queen, Supreme Court of Canada, 11 December 1997

Sparrow v. R. (1990) 4 C.N.L.R. 98

St. Catherines Milling Co. v. Queen (1888) 14 App. Cas. 46; 2 C.N.L.C. 541

### INTERNATIONAL ARBITRATION TRIBUNALS

Cayuga Indians (Great Britain) v. United States VI R. Int'l Arb. Awards 173 (1926)

Island of Palmas (U.S. v. Neth.) II R. Int'l Arb. Awards 831 (1928)

## INTERNATIONAL COURT OF JUSTICE

Western Sahara, Advisory Opinion 1975 I.C.J. 12

## PERMANENT COURT OF INTERNATIONAL JUSTICE

Eastern Greenland (Den. v. Nor.) 1993 P.C.I.J. (ser. A/B) No. 53

#### UNITED STATES

Cherokee Nation v. Georgia 30 U.S. (5 Pet.) 1 (1831)

Johnson v. M'Intosh 21 U.S. (Wheat.) 543 (1823)

Karuk Tribe of California, et al. v. United States United States Court of Federal Claims (6 August 1998)

Lone Wolf v. Hitchcock 187 U.S. 553 (1903)

Seneca Nation of Indians v. Brucker 262 F.2d 27 (D.C. Cir 1958), cert. denied, 360 U.S. 909 (1959)

\_ \_ \_ \_ \_

Tee-Hit-Ton Indians v. United States 348 U.S. 272 (1995)

Worcester v. Georgia 31 U.S. (6 Pet.) 515 (1832)